

# 《往生论注》讲记

释净宗/述

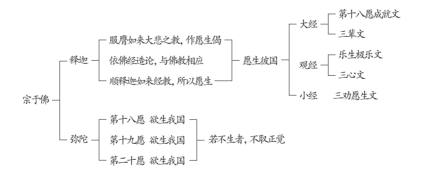
#### 宗于佛

净土宗所宗非常高,稳定、坚固,因为是以佛为所宗对象。 宗干佛,果人了教,非是因人不了教。

"果人"就是已经成就佛果了,不在因地修行当中,已经圆满达到果觉,所以叫"果人",果地之人。果地人所说的教法是了义教法,究竟显了,无有方便,是究竟、真实的了教。

如果是因人,还在因地修行当中,菩萨也好,阿罗汉也好,他 们所说的还没有达到究竟圆满,所以是不了教。

我们所宗的,不是菩萨因人不了教,乃是圆满果觉、究竟了 教。这显示我们所宗的对象权威、崇高,不受破坏。



这张图表,我们列了"释迦"和"弥陀"。

宗于释迦,引了《往生论》的三句话:"服膺如来大悲之教,作愿生偈""依佛经造论,与佛教相应""顺释迦如来经教,所以愿生"。这个"愿生",依《往生论》来讲,就举了这三句话。

天亲菩萨是依释迦经教,那释迦牟尼佛讲什么呢?就是"愿生 彼国"。天亲菩萨是依据净土三部经的,我们就把三部经的原文列 出几条。

"愿生彼国",《大经》"第十八愿成就文",这是释迦牟尼佛所说的:

诸有众生,闻其名号,信心欢喜,乃至一念,至心回向, 愿生彼国。

"三辈文",大家看《圣教集》92页,《无量寿经》:

佛告阿难:十方世界诸天人民,其有至心愿生彼国,凡 有三辈。

上辈者……一向专念无量寿佛;修诸功德,愿生彼国。

中辈者……其有至心愿生彼国……一向专念无量寿佛……以此回向,愿生彼国。

下辈者……其有至心欲生彼国。

上辈、中辈、下辈都劝我们"一向专念,愿生彼国"。这是释迦牟尼佛在三辈文中的劝导。

《观经》相应的文句很多,这里只列了两条。"乐生极乐文",就是韦提希夫人"我今乐生极乐世界阿弥陀佛所",这也是释迦牟尼佛在《观经》里说的"愿生彼国"。另外,"三心文",三心就是至诚心、深心、回向发愿心,"具三心者,必生彼国"。大家可以看《圣教集》167页:

若有众生,愿生彼国者,发三种心,即便往生。

这里也说"愿生彼国者"。这都是释迦牟尼佛在劝导我们。

《阿弥陀经》中有"三劝愿生之文",大家看《圣教集》第8页倒数第2行:

众生闻者,应当发愿,愿生彼国。

这是释迦牟尼佛第一劝,"你听到,要发愿,愿生彼国"。

第10页第1行:

若有众生, 闻是说者, 应当发愿, 生彼国土。

第13页最后一行:

若有信者,应当发愿,生彼国土。

劝得非常恳切。《阿弥陀经》是净土三部经的总结,再三劝我们"应当发愿,愿生彼国"。

这是"宗于释迦"。

"宗干弥陀", 阿弥陀佛才是根本的来源。

第十八愿说"至心信乐,欲生我国",第十九愿说"至心发愿,欲生我国",第二十愿说"至心回向,欲生我国",都有"欲生我国",这是阿弥陀佛的呼唤、召唤,"你要来往生"。所以,我们愿生极乐世界的来源、根据是非常深的,就是根据阿弥陀佛的四十八愿,这是阿弥陀佛的本心、本愿。

然后阿弥陀佛赌誓说"若不生者,不取正觉",这里还是有个 "生"。所以,这个"愿生"的"生"非常深远,也非常稳定、可靠, 因为阿弥陀佛赌誓说,如果我们不能往生,他就不取正觉。

所以, 昙鸾大师才说"愿往生者, 皆得往生", 只要愿意往生,

没有不往生的。为什么?因为我们愿生有宗。宗在什么地方?宗在第十八愿,宗在"若不生者,不取正觉"。只要愿往生,没有不往生的。

这个"只要愿往生,没有不往生的",有两种情况。第一,"克 念愿生","克念愿生"则今生必定往生。第二,"系念彼国",心中 还不十分坚定,"我也愿生",即使这样,也一定往生;当然,往生 未必在今生,通过第二十愿"三生果遂愿"可以达成第三生往生。

所以,"愿生有宗"的来历非常深远,是来自法藏比丘五劫思惟所形成的四十八愿。

#### 原牛必牛

净土宗者,一句话: 愿生必生。

愿往生者, 皆得往生: 愿往生者, 必得往生。

这句话来源于"若不生者,不取正觉"。善导大师解释为阿弥 陀佛的名号:

言"南无"者,即是归命,亦是发愿回向之义;

"南无"、归命、发愿回向愿往生之后,会怎样呢?

言"阿弥陀佛"者,即是其行:以斯义故,必得往生。

只要愿往生,阿弥陀佛就是你的行,因为"愿行一体"。有人说"我虽愿往生,但是我没有修行啊!"没关系,"'阿弥陀佛'即是其行:以斯义故,必得往生"。所以,愿生之人,必得往生。这不是孤愿孤行,是愿中必定有行,是愿行具足之愿,所以天亲菩萨偈

颂就叫"愿生偈","愿生有宗",愿生为宗旨。

### "愿生为宗"和"称名为宗"的关系

我们前面也说到净土宗"愿生为宗"和"称名为宗"的关系, 这张表我们简单看一看。

"愿生为宗"是对外,"圣净相对"。因为圣道门不求、不愿往生净土,所以针对他们来说明我们的宗旨:"愿生弥陀净土"。也是"自他相对",我们自己修行是这样的,对不愿往生的人来说明我们的目标。"愿生为宗"是"目的论",是讲"愿"。

"称名为宗"是在内部,已经愿意往生西方极乐世界了,但是以什么行法为主呢?有称名念佛,有定善观佛,有散善三福九品——是以称名正定之业为根本,其他定善、散善所有一切,都归属于念佛当中。

什么叫归属?什么叫宗?就像国王一出行,大臣就左右拥护,这就是"宗"。在净土法门当中,阿弥陀佛毫无疑问是最大、最高的,他就是宗。他一出来,观世音菩萨、大势至菩萨,这个法、那个法,这个经、那个咒,都以他为根本指导方向。大臣跟着国王出行,国王都发话了,大臣怎么能唱反调、发出不一样的声音?那不可以。

我们念佛,都念出"南无阿弥陀佛"了,还兼修定善、散善回向,"念了佛还不行,还没修定善,还没修散善",这都是杂音,不可以的。定善、散善一定要归于"南无阿弥陀佛"一个声音,不能有杂音。

这并不是说念佛不可以修定善、散善,而是定善、散善的修行 要归于一向专称南无阿弥陀佛,这个宗才能建立。这才是法王出 行、法臣相随。

"称名为宗"也是"要弘相对"。"要弘相对"是我们本门之内的说明,要门与弘愿。也是"专杂相对","称名为宗"是显示专。专和杂的关系看起来简单,其实很多人在这里都糊涂。"称名为宗"是"方法论",我们的目的是愿生西方极乐世界,那有什么方法呢?专称弥陀佛名,这是讲"行"。

"愿生为宗"与"称名为宗",愿行相扶。

# ③菩萨归佛

第三个要点"菩萨归佛"。昙鸾大师举了两个比喻,就是孝子和忠臣:"夫菩萨归佛,如孝子之归父母、忠臣之归君后"。

孝子无疑, 忠臣不二, 非己由佛, 知恩报德, 理宜先启。

孝子绝对没有疑心, 忠臣绝对不二。我们对佛, 归命阿弥陀佛, 我们念佛, 就要像"菩萨归佛", 就应当如此, 这就是法式。

"无疑""无二",没有第二个,我们修行的本尊,不可能有第二个。如果家里佛堂供了许多佛,就是不懂法式,不知道修什么本

尊法。本尊只有唯一,没有第二。

县鸾大师举出孝子对父母的态度、忠臣对君后的态度,以 此砥砺我们,作为佛弟子应该对佛是什么态度,就要像孝子和 忠臣。

"非己由佛,知恩报德,理宜先启",不是顺着自己的意思,要顺着阿弥陀佛的意思。但是,我们很多人念佛,信仰的表达、佛法的知见,都是顺着自己的意思,不是顺着佛的意思。初学不容易,邪知邪见很多,我执我见很重,也难免会这样。

学佛的人,一辈子能达到归依佛,这就是最高的修行了。归依佛,全听佛的,"非己由佛",自己这边全部斩断,"不依靠我自己,我听佛的",这是不容易的。

"由佛","佛也不开口跟我讲话",自己在心里盘算,"我这样就依了佛了",其实还是由了自己。

这是一个理论, 也是心理的一个实践。

比如一件事情,是做还是不做,那就要在心里反复自问:这是不是佛的意思。怎么问呢?在心里反复问自己:你是不是为法门?你是不是为弥陀?你是不是为众生?你有没有起烦恼?你有没有在随顺因缘?你有没有谨慎地仰凭弥陀的佛意?心中有没有具备慈悲?这都是判断。如果你很烦恼,跟别人冲撞,对众生不够慈悲,一意孤行,这显然是比较远了,没有看因缘。

所以,我们怎样归依佛,"非己由佛",这都要判断,一定要从 机法深信、从大悲心当中所出,才有一分的相应。这是我们一辈子 的功课。

我们都是凡夫,不可能现在就炉火纯青。我们在一辈子当中——孔子说"克己复礼",克制自己,合乎礼仪;我们是"非己由佛",就是不断地克伏、扫荡自己的私心杂念,归依佛,再归依佛,一辈子的功课就是归依佛、归依法、归依僧。

"知恩报德",从最初开始了解机法深信,知道弥陀必然救度,这一辈子,佛恩都会在我们身上越来越鲜明,就像木头被火烧了一样,佛恩越来越诱彻。

"阿弥陀佛不就那点恩德吗?我早就知道了",不是那样! 佛恩越来越透彻,昨天你知道了是念"南无阿弥陀佛",今天还是念"南无阿弥陀佛",明天还念"南无阿弥陀佛",但是越来越深入。就像儿子了解父母的恩德一样,孝敬的心越来越纯,纯孝,报德的行为也越来越有力量。

学这个法门的人,得了这么大的利益,都不为佛做点事,不为 众生奉献——如果你真的感受到"佛必然救度我,我决定成佛", 你的心肯定会发起来,"自信教人信","自信才能教人信,自信必 定教人信",慧净上人说的绝对不假。

在这个世间,如果你掉到河里,有人把你救起来,端午节、中秋节你还会拿点粽子、月饼去看看救命恩人,还经常向家人念叨念叨:"儿啊,你爸爸今天有这条命,就是被恩人救起来的,不然就没有你了。"

佛救我们,何止是色身的生命,是救我们的法身慧命;不仅救

我们这一生,还让我们生生世世不要下地狱,不要去轮回,而且让我们成菩萨、成佛,什么好处都给我们。如果感受到佛恩的深重,怎么会不念佛呢?"知恩报德,理宜先启",开口闭口"南无阿弥陀佛,南无阿弥陀佛"。

佛的恩德报不尽,所谓"大悲传普化,真成报佛恩"。

只要把这个法门普遍传导给一切有缘的人,这是真正报了佛恩。我们能做这一番事业,诸位法师,莲友们,你们多么了不起啊!多么光荣、自豪啊!哪怕是捡一根草,我们捡的是佛草,不是一般的草;给人结缘一本书,做做文字记录,这些工作都非常自豪。

在世间做事,"你是哪个公司的?"

"我是电信的!""我是移动的!""我是中石油的!"在品牌企业就觉得自己是大公司的,感到牛得很。

"你是哪个公司的?"

"我是阿弥陀佛公司的!"我们给阿弥陀佛做事,那是非常自豪的,要有这种自豪感。

世间有世界五百强企业,"我是世界五百强企业亚洲区总代理",那多牛啊。

"我们是法界第一强阿弥陀佛公司在娑婆世界的总代理";"中华人民共和国片区五台山分部"那也不得了啊,非常自豪。

给阿弥陀佛做事,多自豪!

要多思维,多观察。观察我们的恶劣根性,观察我们的苦恼环

境,观察我们的因果,观察我们的虚伪;观察佛的恩德深重、功德 真实不虚,这时候我们心中就有法喜。

人活在这个世间,"我都不知道谁对我有恩德",你真可怜!你 在世间感到没人对你有恩有德,你过得不是像孤儿,不是孤苦伶 仃的吗?

对我们有恩有德的多着呢!太阳有恩,大地有恩,天地化育,还有父母、师长、同事、善知识、莲友、众生、国土;对我们最有恩有德的,就是南无阿弥陀佛。佛教讲"上报四重恩",整天活在知恩报德当中,就活得有滋有味。

#### ④所愿不轻

昙鸾大师说"天亲菩萨所愿不轻",他所愿的并不是轻松小事。他愿什么呢?三个愿。

愿生报土,愿成佛道,愿度众生。

这是大事,这叫"所愿不轻"。

如果没有佛力,怎么可以达成呢?"所愿不轻,若如来不加威神,将何以达?乞加神力,所以仰告"。

我们今天也一样,"愿生弥陀净土",这不是小事情。龙树菩萨说,"发愿求佛道,重于举三千大千世界",你说能轻了吗?所谓"任重道远",这就是"重"。这么大的事情不仰靠佛力怎么可能?

印光大师也说,世间的人都很颠倒,办点小事都要靠他力,而 修行成佛却要靠自力,岂非颠倒?吃饭、穿衣、出行、上网,什么 都靠他力,没有他力就不能达成目的;独独修行成佛一大事要靠自力,"丧心病狂,一至于此"。这么大的事情,你不靠佛力行吗?且不说往生报土,即使到月亮上去,你自己能飞去啊?还得靠科学家、靠航空器,要靠他力。到月球上,不过是在物质的空间去而已。我们到极乐世界,是让心灵在灵性的层面上升华,那更是不容易!我们都知道"江山易改,本性难移",走路再难,还可以三百米、五百米往上爬;人生的境界,一个人一辈子能提高多少?从生下来在爬,到死的时候还在爬,没有提高!一般人根本就没有提高。

在物质的空间还可以运行,即使这样,还要靠坐车、坐飞机。 在心灵的空间,一般人就是饮食男女,吃喝拉撒睡,五欲之乐,生 下来这样,到死也这样,没有什么进步。认识几个字就代表人生境 界提高了吗?那很可能让你更加贪图五欲,小的时候还没有学这 些,现在想着法去贪图五欲,人生境界根本没有提高。

人生的境界要想提高,特别难!一般人不仅没有提高,而且降低了,堕落了。为什么?这辈子死了之后,想下辈子做人,保本就不错了,基本上是往下堕落,到地狱、饿鬼、畜生三恶道,境界哪有提高啊?想提高太难了。

我们这辈子得人身,想要提高一点,成为天人,最起码要按照《了凡四训》十善修行圆满。能够生天的没有几个,真的没有几个。明代莲池大师在杭州城弘扬净土法门,说整个杭州城下辈子生天的没有几个,何况现在!

所以道绰大师就说:

纵有人天果报,皆为五戒十善能招此报,然持得者甚稀;若论起恶造罪,何异暴风駃雨。 多是造罪的人,境界哪有什么提高!

关于"世尊"的解释和要点,我们就说到这里。

# 2.释"我一心"

下面我们看讲义, 昙鸾大师解释"我一心"。

#### (1)分科

"我一心"大分两科,一是"直明",一是"破疑难"。

# ①直明

"直明"就是直接来解释、说明。

"我一心"者, 天亲菩萨自督之词。

这是简略的解释。

下面再详细解释怎样自督,怎样表达他的"一心"。

言念无碍光如来,愿生安乐,心心相续,无他想间杂。

"自督"就是自我监督。怎么自督呢?"言念无碍光如来,愿生安乐"。

"心心相续",这是讲"一心",前心后心是一样的,是相续的。 是一个心,没有两个心,前心后心是"一"。

"无他想间杂",这个"一"是不二,没有别的想念,没有疑心——不疑心,不二心,不间断,不夹杂,"无他想间杂",这样来说明"一心"。

这是"直明",总的解释。

#### ②破疑难

破疑难,设了一个问答,"问曰"和"答曰"。

问曰: 佛法中无我, 此中何以称"我"?

这是昙鸾大师自己设问、自己回答的。自己设问,一定有他的 根据,有他的用意所在。有两种用意:

第一,有人听到"我一心",就想到佛法通常是讲"无我"的。 这样说"我",不是矛盾了吗?由此而启问,这是让听到的人不至 于被堵住、过不去。所以先设这一问,这是明显、浅显的意思。

第二,比较深远的意思,为下文埋一个伏笔。下文在237页倒数第6行,"依何义说往生?"是要对破凡夫"实众生""实生死"。 我们讲到那里再解释。

我们看回答:

答曰:言"我",有三根本:一是邪见语,二是自大

语,三是流布语。

有三种"我"。这里的"根本",不是和枝末相对的那种根本, 而是说这个"我"有三种主要、根本的意思。

我 一 自大语 骄慢自恃 流布语 随顺世间

"一是邪见语",什么是邪见呢?无我执我。佛法说这个"我",是四大非有、五蕴皆空。色、受、想、行、识,这五蕴所和合的身心,并没有一个主宰、不变的"我"的存在。但是,我们这些愚痴的凡夫众生,在无我当中执著有一个我。执著什么样的我?一个主宰的我,一个不变的我。一切烦恼不就从这里来的吗?认为有个主宰的"我","谁障碍我了,谁跟我过不去了"。有"我"就有"他",就有对立,就有分别,就有冲突。认为有一个固定不变的"我"的存在,"我"来"我"去。

最没有意义的,就是"我"这个字,但是讲得最多的就是这个字,讲得最牛的就是这个字。"谁呀?""我!"牛得很,骄慢自大,"谁也不能破我的面子!"众生多么虚妄!

根本就没有这回事,但是我们整天像真的一样。"就是他对我不好",这句话里通通是错误:有"他",又有"我",又有"不好",还以为"就是"这回事。

"二是自大语","自大"就是骄慢自恃,这是我们都避免不了

的。各位,我们破了我执吗?没有破我执,我们的"邪见我"还是有的,不像天亲菩萨;我们的"自大我"也肯定是有的。所以,人要是比较会自嘲的话,他就过得比较快乐。自嘲,就是自己嘲笑自己,自己把自己面子破一破,那不就完了嘛!不要人家破。

"三是流布语","流布语"就是随顺世间,指称自己,人总要 开口讲话,这是中性的。

今言"我"者,天亲菩萨自指之言;用流布语,非邪见、自大也。

这说明不是邪见语,不是自大语。

我们简单地解释了文句,下面说要点。

# (2)要点——"一心"

要点主要是"一心"。

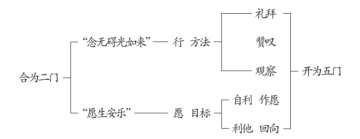
一心:安心,冠五念门。如五正行,一一皆说"一心专"。

"一心"是安心的。

"冠五念门","冠",就像帽子一样,五念门的头上都要戴这顶帽子,都安上"一心"这两个字。就是:一心归命,一心礼拜,一心称赞,一心作愿,一心观察,一心回向。所以,"一心"这两个字是通冠五念门的。"冠"就是安立在前面的,都要戴这顶帽子,五念门每一门都是一心,就像善导大师讲的五种正行一样。

我们看《圣教集》653页,《观经疏·散善义》这五种正行,每一种前面写着"一心专",一心专读,一心专观,一心专礼,一心专称,一心专赞。"一心专"就是安心,和五念门讲的是一样的。两处对照就知道,"一心"决定是冠于五念门的。

我们看讲义,"合为二门","开为五门"。



什么叫"合为二门"呢?依据昙鸾大师的解释,"念无碍光如来,愿生安乐,心心相续",没说别的,只有两门,"念无碍光如来"是赞叹门,"愿生安乐"是作愿门。"念无碍光如来"是行,"愿生安乐"是愿。行就是方法,愿就是目标。有方法又有目标,有愿有行,目的达成。综合起来,成为两门。

开就是五门。如果跟善导大师的思想比较起来,"念无碍光如来"就是五正行中的"正定之业",归于"念佛三昧"。"愿生安乐"就是三心释的"安心",三心就归于"真实愿往生心",这样就非常一致。

"念无碍光如来"是"行",如果展开就有三种:礼拜、赞叹、观察。礼拜,是前行的;赞叹,是当体的;观察,是因为有观察才

可以赞叹。

"愿生安乐"是"愿",就是目标,展开就有两种:自利和利他。 "自督"是自利:如果展开,菩萨行一定是利他的。自利是作愿门, 利他是回向门。

所以,有五门、两门开合的不同。



下面说"一心"。依据昙鸾大师的解释,"一心"就是"心行相扶"。"扶"是扶持,"一心"就是安心。善导大师说"安心、起行、作业","安心"就是三心,"起行"就是五念门或五正行,"作业"就是四修法。

- "一心"怎么扶行呢? 昙鸾大师解释说"心心相续, 无他想间杂", 我列了四点:
- 一是不异,恭敬修。"心心",前心后心是一模一样的,前心后心为一。前心归命,后心也归命;前心信顺,后心也信顺;前心愿生,后心也愿生。不可能说今天的愿生心跟昨天的愿生心不一样,或者说提高了。没有提高,都一样的,归命、愿生的心都是一样的。这是恭敬修。恭敬,恭顺,归命,不改变。
  - 二是相续,长时修。"相续",就是前念后念不断,这是长时修。

长时修,并不代表要很长时间,要三十年,不是的,只要相续,就 是长时修。哪怕现在起一念要念佛,第二念就死掉了,不可能再念 下去;但是只要心相续,就是长时修。

三是无间,无间修。"无他想间杂"可以分为无间和无杂。无间就是不以他想来间,这叫无间修。

四是无杂, 无余修。无杂, 不以余法来杂, 这叫无余修。

我们看,这简单的两句话,就包含了四修法,非常清晰。这跟善导大师讲的"四修"是完全一致的。

## 抓紧机会学习

今天我的微信上发表了一篇文章——《时、势、力》。我们做任何事情,如果得时、顺势、借力,就很容易成功;法义学习亦复如是。

文章中说了几个比喻。春天看花,眼睛随便看到哪里,满山遍野都是花,这就是"得时",很容易。在山顶推石头下去,自然就咕噜噜滚到谷底,不用再加力量;如果从山下扛石头上山,就很费劲:这就是"顺势",顺这个形势,很省劲。顺水行舟,借水流的力量,可以一日千里,轻松可至:这就是"借力"。

学习法义也要得时、顺势、借力。我们这次学习《往生论注》,在QQ群,或者在寺院、念佛堂和大众共同学习,随顺时节因缘,学习效果就会比较好,省力,事半功倍。

有些法师、讲师, 因为现在天气比较好, 弘法任务比较重, 可

能没有紧跟我们的步伐来学习,以为以后再学也可以。以后再学 肯定是事倍功半,现在来学是最好的。所以,法师、讲师以及各个 念佛堂的领众,现在最好是组织大家共同学习,其他活动尽量减 少;如果有什么活动,事后要把《往生论注》的学习补上来。

《往生论注》是净土门非常重要的一部祖典,如果能把这部大论从头听到尾,相信在法义学习、信心坚固、念佛法喜等方面会更加圆满。

这次《往生论注》续讲,一开始的时候很热闹,网上有一万多人听,到现在才讲了十节课,大概只有一两千人来听了。这是正常的,为什么呢?因为"因人重法",天亲菩萨的名气很大,昙鸾大师的名气也很大,《往生论》《往生论注》的名气都很大。顺着这几个名气,大家听说讲《往生论注》了,也凑来听听,听了几堂课,实在觉得索然无味,听不下去,很费劲,"算了,别听了",慢慢人就少了。

学习教理,能够完整听下来的总是少数,这是正常的。如果我们没有这样的耐力、心力听下来,那怎么办呢?就老实念佛。

如果有心或有缘弘法布教,或者是出家法师,信众把你当善知识,请你来讲法,这部《往生论注》是一定要听的。《往生论》和《往生论注》也有其他人讲过,多数都是依文解义,就是简单地把文句说一说,可参考的并不多。

我们这次的学习内容是比较详尽的。每次课前都有讲义发布在QQ群里,课后听校小组及时整理文稿,发布在学习群里。像这

样有讲义、有讲解,还有文稿发布,还有同学互相讨论,这样的机会非常难得,这个机会不抓住,那是很可惜的。

如果事后再听,时过境迁,时间过了,环境也变了;势力消尽,形势和力量都已经削减了,那个时候再来学习,就如单兵独斗,进难退易。

一个人来学,提不起劲头,没有大众扶持的力量,没有师友共修的力量,时节因缘也变了。自己再学,有问题还找不到人问,因为大家都已经过了这个时候,劲头都不在了。找到我来问,我还要想一想,因为我脑筋的频道已经换了,或者在建寺院,或者在忙别的事,问我,我还得想半天。现在正在学习的时候,比较专注,前后通贯,有什么问题都可以熟练解答,过了这个时节点,再问就很费劲。

前段时间我读弘一大师的传记,里面有一段话,虽然我现在还没有那么明确的感受,但是可以理解。弘一大师说,由于年龄的原因,精力、体力、脑力都不行,去年或者以前看得懂的,现在几乎都看不懂了。弘一大师是什么人物?他都说看不懂。

我想这是有道理的,以前能看得懂的,过后看不一定看得懂, 因为脑力不够用了,就像灯没有电了,没法看懂。慧净上人也说, 学习教理,有最好的时节因缘,也有脑力最好的时候,如果过了这 个时间点,都不会有好的效果。

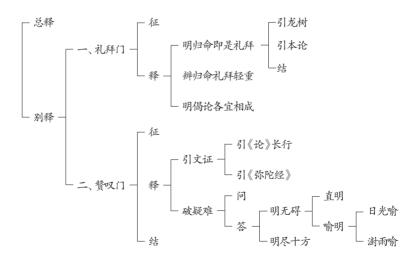
写文章或者表达观点,需要积累,也需要在状态当中。希望有 弘法愿心和弘法因缘的法师、讲师,念佛堂的堂主、领众,主要的 居士干部, 抓紧时间来学习。

# 3.释"归命尽十方, 无碍光如来"

今天学习第三科,解释"归命尽十方,无碍光如来"这两句话。我们看分科。

#### (1)分科

大分两科: 总释和别释。



# 心总释

"归命尽十方, 无碍光如来"者, "归命"即是礼拜门, "尽十

方无碍光如来"即是赞叹门。

- "总释",总的解释,就是这一段文,把礼拜门和赞叹门总结在 一起,合起来解释。
- "'归命尽十方,无碍光如来'者",这是牒,把前面两句话牒过来。下面是解释。

这个解释比较简略,是总括性的。

- "'归命'即是礼拜门",这是解释"归命"两个字。
- "'尽十方无碍光如来'即是赞叹门",这是总的解释。我们智慧不够,就会有疑问:为什么"归命"是礼拜门、"尽十方无碍光如来"是赞叹门?所以必须别释,分别解释。

总释也称略释,总释对别释,略释对详释。"总"是总略,"别" 是分别。别释就是详细地分别加以解释。

## **②别释**

这一段别释有两种:第一,解释礼拜门;第二,解释赞叹门。

## 礼拜门

这一段我们再分科,分为"征"和"释"。

"征"就是征问,就是这一句:

何以知"归命"是礼拜?

这句话昙鸾大师写在这里,完全顺符我们的心理。因为前面说"'归命'即是礼拜门",看到这里,智慧够的人就明白了;智慧

不够的人就会起疑问:怎么知道"归命"是礼拜门呢?

下面就是"释",或者叫"答",回答,解释。

答释又分为三节:第一,明归命即是礼拜;第二,辨归命礼拜 轻重;第三,明偈论各宜相成。

第一,明归命即是礼拜。又分为三部分:先是引龙树菩萨来证明,接下来引本论(《往生论》)来证明,最后作总结。

龙树菩萨造《阿弥陀如来赞》中,或言"稽首礼",或言"我归命",或言"归命礼"。

"稽首"就是顶礼的意思。下面说"归命""归命礼",龙树菩萨把"归命"和"礼拜"合在一起。龙树菩萨在《阿弥陀如来赞》中把"归命"和"礼拜"看作同体,或讲"稽首礼","稽首"就是礼拜;或说"我归命",就是归命;或者合在一起说"归命礼"。这是龙树菩萨在《阿弥陀如来赞》中的证明。

再引本论:

此论长行中,亦言"修五念门",五念门中,礼拜是一,天亲菩萨既愿往生,岂容不礼?

天亲菩萨既然自己愿意往生,告诉别人修五念门,他怎么会 不礼拜呢?所以,"礼拜"必然和"归命"相应。

下面是结:

故知"归命"即是礼拜。

因为两点理由,一是龙树菩萨的《阿弥陀如来赞》,一是本论的长行,得出结论,这就是"结"。

第二,辨归命礼拜轻重。为什么要这么辨?是要说明归命为 重,归命更加殷重、恳切。

然礼拜但是恭敬,不必归命。

礼拜为轻,礼拜表示恭敬,但未必一定要归命。比如过年去拜 姥姥,磕几个头;还有人去拜孔老夫子,拜土地、山神,这都是礼 拜,但是不必归命。当然,我们佛弟子要拜就拜三宝。

归命必是礼拜。

归命肯定有礼拜的身业行为在当中,尤其是心里的归命,内 诚就会显于外在的行仪,所以"归命必是礼拜"。

若以此推, 归命为重。

如果这样来推论, 归命更加殷重。

第三,明偈论各宜相成。"各宜"就是各有所宜。昙鸾大师的 文辞非常优美,表达非常好。

偈申己心,宜言归命。

这里也有解释的意思。直接讲礼拜不就完了吗?为什么讲归命呢?因为归命为重。

"偈申己心",二十四行偈是天亲菩萨申明自己的愿心,表达自己的理想、愿望、心志。

"宜言归命",天亲菩萨自己诚心发露,按道理,比较相宜地,要说归命。

论解偈义, 泛谈礼拜。

"论"指下面的长行,它是解释偈颂义理的,是解释给别人听

的,所以"泛谈礼拜"。"泛谈"就是泛泛地、普通性地来谈。天亲菩萨自己表达归命之情,不能代众生归命;但是最终目的是引导众生归命。

彼此相成, 干义弥显。

"彼此"就是指论和偈之间互为彼此。"相成"就是论来成偈,偈来成论。论中讲五念门有礼拜,我们就知道,能成就偈颂里的"归命"有礼拜之意。偈颂里讲"归命",我们就知道长行的论中,礼拜也有归命之意。所以叫"彼此相成"。

"于义弥显","义"就是义理,礼拜和归命这两重意义更加 显明。

这是解释礼拜门的,下面我们看赞叹门。

## 赞叹门

解释赞叹门,也大致分为征、释、结。"征"是征问,"释"是解释,"结"是总结。

这个"结",结得比较远,结在哪里呢?大家翻到《圣教集》 236页,倒数第2行:"故知此句是赞叹门"。结在这里。

"征"在哪里呢?235页倒数第2行:

何以知"尽十方无碍光如来"是赞叹门?

这句是"征"。后面结言"故知此句是赞叹门",首尾呼应。

怎么知道"尽十方无碍光如来"是赞叹门呢?这八个字怎么成了赞叹门?下面是解释,分为两大段,一是引文证,一是破疑难。

引文证,引了两处文证。首先引论的长行,然后引《弥陀经》。

引文证也是有规矩的。为什么不先引《阿弥陀经》呢? 经不是 比论更重要吗? 应该先引经、后引论啊。不是这样,以天亲菩萨自 己所造的论(长行),来解释自己的偈颂,更加说明是天亲菩萨的 本意,所以论放在第一引用。这样就没话说,因为是天亲菩萨自己 说的。

接下来,由于论当中的内容涉及到净土三部经相关的文句, 所以再把经文列出来,这样一证明,经论就很吻合。引用的次序是 有讲究的。

下长行中言"云何赞叹门?谓称彼如来名,如彼如来光明智相,如彼名义,欲如实修行相应故"。

这里说"光明智相",上面说"无碍光",都有一个"光"字。 关于这四句话,底下我们会简略解释。

翻到236页。引用了这一段之后,还是意犹未尽,这里还需要再作说明,不然大家可能不懂,因为我们只能看出"光明智相";如果把《阿弥陀经》这段文放进去,就可知道天亲菩萨这一段的来历就是《阿弥陀经》的经文。同时,"如彼名义""如实修行相应""如彼如来光明智相""称彼如来名",这些就更加具体化。

我们看下文:

依舍卫国所说《无量寿经》,佛解阿弥陀如来名号。 "舍卫国所说《无量寿经》"就是《阿弥陀经》。 "称彼如来名""如彼名义", 佛是这样解释的:

何故号阿弥陀?彼佛光明无量,照十方国无所障碍,是故号阿弥陀;

"光明无量,照十方国无所障碍",这就是"无碍光如来",也就是"光明智相"。

"是故号阿弥陀",也就是"如彼名义",阿弥陀如来的名号有这个意义。

它的意义是什么?"光明无量,照十方国无所障碍"。

这是一重意义。

第二重意义:

又,彼佛寿命,及其人民,无量无边阿僧祇劫,故名阿 弥陀。

县鸾大师的文句很简略,引到这里就没再作解释。经文和论文一对照,我们就知道,"尽十方无碍光如来"就是赞叹门,因为这是在说"如来光明智相",是说"称彼如来名"的,是说"如彼名义"的,所以就成了赞叹门。

昙鸾大师在这里没有总结,为什么?下面设了问答,因为怕读 者看到这里心中起疑。很多人在这里都会怀疑。

昙鸾大师设的问答,都恰到好处,不早不晚,好像他坐在你心里,知道你想什么一样。这个问,不是随便问的,在哪里设问都是很有讲究的。

问曰: 若言"无碍光如来""光明无量, 照十方国土

无所障碍"者,此间众生何以不蒙光照?光有所不照,岂非有碍耶?

这主要是针对"无碍""有碍"提的问题。如果这个问题不能 回答的话,那么就不成为赞叹了,有碍怎么还成为赞叹呢?心中就 不能信服。所以就设问。

这个设问,是站在众生这一边,所谓"问从非起",之所以问, 是因为不能正确理解,心中不明了,所持的观点是不正确的,就是 站在迷茫众生的立场上,认为"此间众生何以不蒙光照?"其实这 不是事实,这是错误的认识。

但是为什么这样问呢? 众生认为是这样。

"你说佛光普照,我怎么没看见佛光普照?"

"你说光明无碍,那怎么有些众生念佛还不往生,还有障碍,这不是有碍吗?"

这叫"问从非起",问的本身是不正确的。如果正确,他就不问了。

下面回答。

答曰:

这个"答",也是分两部分,先答"无碍",再答"尽十方"。因为佛名叫"尽十方无碍光如来",所以先答"无碍"两个字,对方怀疑的主要是"无碍";接下来也要答"尽十方",为什么?如果不能"尽十方",还是有碍。但是他问的时候,是针对我们此间国土众生,先问"无碍"这个词。所以,答就答得很彻底,如果只是答到

"无碍","尽十方"不回答的话,问题就没答完,"阿弥陀佛在极 乐世界,怎么照到我们娑婆世界来?"如果空间上不能尽十方,岂 非有碍?所以,昙鸾大师分为两层来答。

回答"无碍"的时候,也分为两层:第一是"直明",就是直接回答:第二是"喻明",就是通过譬喻来回答。

"直明"非常简单、干脆:

碍属众生,非光碍也。

"岂非有碍","碍"在哪一边?碍在众生这一边。并不是光明有碍,光明是无碍的。

"光明无碍,那这官司就打不清了,光明无碍,怎么到我这儿就有碍了?那还不是有碍吗?"

所以,下面通过两个比喻来说明。一个叫"日光喻",一个"澍雨喻"。

譬如日光,周四天下,而盲者不见,非日光不周也。

比如太阳光遍照大地,但是盲人就看不见阳光,这不代表日 光没有遍照。问题出在哪里?出在他的眼睛是盲的。

"周四天下",用词很简略,"周"是周行,就是运转,另一个意思是周满。太阳在周行四天下的时候,当运行到南赡部洲的时候,南赡部洲的光明就是周满的。但是,不管怎样,盲眼的人都看不见,这并不代表日光不周满、不圆满。

亦如密云洪霏,而顽石不润,非雨不洽也。

第二举澍雨的比喻。好像天上起了浓浓的密云,大雨倾盆而

下。即使这样,大石头是"顽石不润",雨点打上去到处飞溅,水流成河;雨点一住,石头马上就干了,光溜溜的,一点水都没有了,一点也不滋润。这是老天不公吗?是雨没有下到这里吗?不是的,雨水充斥这里。

这两个譬喻也是有所指的。所以,祖师的言语往往都是"言近意远",寓意往往很深。"盲者不见","顽石不润",都有所要说明的内容,这是"明无碍"。

下面我们再看:

若言一佛主领三千大千世界,是声闻论中说;若言 诸佛遍领十方无量无边世界,是大乘论中说。

这一段如果不加分科的话,大家看到这里会觉得看不太懂; 文句上虽然看得懂,但是为什么要说这段话?这段话跟前面的"无 碍光"好像没什么关联。

如果有分科,这段话就很清楚了。

这段话主要是破"岂非有碍"的疑难,正破,前面的譬喻已经说明了;但是如果"尽十方"不再解释,还是破而不净,没有破斥于净。

县鸾大师的话非常简略,通过分科,我们就知道这两段文内 在的逻辑关系。如果了解它们之间细微的连接关系,就知道:县鸾 大师破疑难,势如破竹,连最后一点小尾巴都不留,破得非常干 净,语言又很简略。

可能有人怀疑说:"一佛所主领的地方只是一个三千大千世

界,怎么从极乐世界照到娑婆世界来了?"这是声闻论中说,是小乘观点。

"诸佛遍领十方无量无边世界",这是大乘观点。净土是"大乘善根界""大义门成就""上衍之极致",那当然阿弥陀佛也是"遍领十方无量无边世界",所以,他的光明是"尽十方"的。这样,心中就不会对"尽十方"再提疑问了;同时,也成就了"无碍"的意义。

前面譬喻也有了,破也破了,"无碍"也解释了,"尽十方"也解释了,也引了经、引了论,解释得已经是酣畅淋漓了,到最后作一个总结,这就顺理成章,次第也非常清晰:先引论,最亲的;再引经,权威的;然后再引问答,答到你的心窝里。问答当中,先是直接点上穴位,"碍属众生,非光碍也",穴位点上之后又怕你"哎哟"乱叫,举出两个譬喻,日光喻和澍雨喻。这两个譬喻各有侧重,而且也不多举一个,这两个都有必然存在的理由。大的疑问扫荡干净,再连根拔除,再解释"尽十方",最后得出个结论:

天亲菩萨今言"尽十方无碍光如来",即是依彼如来 名、如彼如来光明智相赞叹,故知此句是赞叹门。

这样读下来不舒服吗?不顺畅吗?

分科是个基本的训练, 通过分科就知道祖师的用意。

分科是什么意思呢?比如画家,或者医生,对骨骼结构要很清楚。上臂、小臂,手掌、指节,了如指掌,这时候再治病,或者画画,就能找到点。如果不了解,怎么能把它完整地表达出来?分科

就是把大的、整的,分析得很细、很清晰。但是一般人没有这么细致,"我不管,我就往下看,看到哪里高兴就看哪里,看不懂就算了",这样你自己看是可以,要讲给别人听,那不行。

#### (2)要点

前面是分科、依文解义,文句解释完了。下面我们看这段文的要点。要点列了九点,先看讲义:

#### 1)归尊龙树

"归尊龙树",这四个字说明什么呢? 昙鸾大师对龙树菩萨特别尊重,他在整部《往生论注》中都贯彻了这样的意思。何以得知呢? 从《圣教集》230页到237页,总共才七八页,引用龙树菩萨引用了多少?

首先230页第4行,"谨案龙树菩萨《十住毗婆沙》云",开头就引用龙树菩萨。

- 234页第9行,"夫菩萨归佛,如孝子之归父母",这一段是引用龙树菩萨的《大智度论》。
  - 235页第1行,"佛法中无我",这也是引用《大智度论》。
- 235页第6行,就是上段文引用到的《阿弥陀如来赞》,这是龙树菩萨的赞偈。
  - 237页第2行, 无生问答。

237页倒数第3行,《观一异门》,这是《十二门论》当中的一门, 《十二门论》也是龙树菩萨的作品。

引用频率非常高。昙鸾大师在归入净土门之前,专门研究龙树菩萨的论典——当然,其他大乘经典肯定都是很深入的——是当时有名的四论宗的宗师。哪四论呢?《中论》《百论》《十二门论》和《大智度论》。四论当中,《百论》是龙树菩萨的弟子提婆的著作,《中论》《十二门论》和《大智度论》都是龙树菩萨本人的著作。

由此可知, 昙鸾大师是龙树菩萨的忠实弟子,专门归宗龙树菩萨,受龙树菩萨的影响特别深,是研究龙树菩萨、传承龙树菩萨的专家。他怎么能不受影响呢? 他血管里的血液都是龙树菩萨的。所以, 他在解释天亲菩萨《往生论》的时候, 大量借用龙树菩萨的思想、风格、方法。

第二个证明,《圣教集》356页,昙鸾大师的《赞阿弥陀佛偈》。 《赞阿弥陀佛偈》共有50首偈子,它的题目是《赞阿弥陀佛偈》,但 是第47首和第48首是专门赞叹龙树菩萨的。由此可知,龙树菩萨 在昙鸾大师心目中的地位跟佛一样。

> 譬如龙动云必随,阎浮提放百卉舒。 南无慈悲龙树草,至心归命头面礼。

如果龙动的话,云就跟着动;不可能龙在天上飞,没有云跟在后面。一定是云随龙行、龙驾云行,龙和云是分不开的,"龙动云必随"。"龙"代表什么?代表龙树菩萨;"云"代表什么?代表广大佛弟子、芸芸众生。

"阎浮提放百卉舒","阎浮提"就是我们这个世界,"放"就是开放、舒展,"百卉舒"就是百花舒展、开放。诞生在南阎浮提的龙树菩萨,他一生下来,整个阎浮提就开花了,整个阎浮提就开放了。如果龙树菩萨不诞生,阎浮提众生就没有眼目,开不了眼,众生心里就纠结,被种种外道邪见所封闭。但是,龙树菩萨一来,"龙动云必随",马上百花开放,众生的心完全舒展开来。为什么?有佛法的光明、佛法的滋润。

就像《赞阿弥陀佛偈》第47首说的,"关闭邪扇开正辙",大乘 的正道法门,正道大慈悲门开显出来。

所以,后面说"至心归命头面礼",这不简单啊!所以,昙鸾大师对龙树菩萨是由衷地归尊、归仰。

昙鸾大师这样,那我们对龙树菩萨也是"南无慈悲龙树尊"。

# 净土法门空有圆融

净土有宗,融通龙树空宗教理,出空入有,空有圆融。

佛教在印度,没有中国这样的八大宗派,它大分空、有二宗。 龙树菩萨是执掌空宗的,《中论》《十二门论》《大智度论》都是详 细辨明空宗的甚深教理,阐释般若空慧。天亲菩萨执掌有宗,也作 种种的论。有宗,主要是指唯识宗,法相唯识。

净土宗也属于有宗,"有世界,名曰极乐","有佛,号阿弥陀",不是空宗,是有宗。昙鸾大师融通了龙树菩萨的空宗教理来解释净土有宗的法门,所以是"出空入有"。昙鸾大师本来是四论的宗

师,空宗的教理对他来讲太熟了,这是他的老本行、看家本领。

现在很多人以空破有,这就是不圆融。学空宗,还能超过昙鸾大师,还能超过龙树菩萨吗?不可能啊。不能从空入有,这就有所不足。

昙鸾大师出空入有,放舍空宗而进入有宗。当然,他不是连空宗的基本教理都忘记了,不是的;反而是非常善巧、微妙地把它融摄在解释净土有宗的法门当中,真正的是空有圆融,通达无障,也显示昙鸾大师一肩双担龙树、天亲两大法脉。

所以,我们净土宗从昙鸾大师,到道绰大师,到善导大师,根 基非常坚固,教理非常圆融。其他各宗各派,要么是天亲这一支传 承有宗,要么是龙树那一支传承空宗,互相之间总是辩来辩去。

净土法门是双承空有、出空入有、空有圆融。

如果我们在空门方面训练差一点,那没关系,以有门为主就行。

昙鸾大师引用龙树菩萨法语

昙鸾大师引用龙树菩萨的法语,讲义中列了三方面。

直出文证

第一,引用方式有两种,一种叫"直出文证",一种叫"隐文 取意"。 什么叫"直出文证"呢?直接说明这是龙树菩萨的哪一本著作,非常明确。比如"龙树菩萨《十住毗婆沙》","龙树菩萨《阿弥陀如来赞》",说得很清楚。

"隐文取意"就是把出处隐略掉,原文也隐略掉了,取它的意思。比如"菩萨归佛""佛法中无我",还有无生问答等等,这都是从龙树菩萨的论当中引申过来的。

一大纲 难易二道 细目 见于各处

第二,引用有主有次。引用龙树菩萨所有的条文,大纲就是《圣教集》230页第4行《往生论注》一开始的"难易二道判",这是一个大纲,是总的纲领;其他所引用的,都是细目,都必须符合"净土法门是易行道"这一点。就像说话,要有个大原则,在大原则下,再充实详细的条文。

─ 空宗释义方法─ 细目

第三,引用的具体方法。昙鸾大师反复引用龙树菩萨的法语,多处都是用空宗的释义方法。比如"净土假名人,秽土假名人","不得决定一,不得决定异",这都是很典型的"八不中道"的方法,是空宗辨理、表义的方法,用这种方法来说明净土是中道实相的,这是一个大的引用。但是,也有一些细节并没有用到这种方

法, 而是具体说明某一个问题, 这就是"细目"。

昙鸾大师引用龙树菩萨的法语,上面列了六处,如果大家有兴趣的话,可以把《往生论注》从头看到尾,找出昙鸾大师在整部《往生论注》当中总共有多少处引用龙树菩萨的文句和文义。希望QQ学习群里有哪位精进学习的菩萨,下次列张表给我,我就不必再查找了,谢谢你。

### ②礼拜不必归命

第二个要点,辨礼拜和归命的关系:"礼拜不必归命,归命必 是礼拜"。

这一点为什么作为一个要点来说明呢?因为净土法门善导大师强调专门礼拜阿弥陀佛,很多人就觉得很矛盾,"我到寺院去,释迦牟尼佛等佛菩萨要不要拜啊?如果礼拜算不算杂行杂修呢?"这里说明礼拜和归命的关系,让大家知道它们的轻重和主次。

《往生礼赞》之相承。

《往生礼赞》是善导大师专门就礼拜正行所定的仪轨、所解释的著作。"礼赞"就是礼拜和赞叹,它所相承的法义,和昙鸾大师在这里所说的"礼拜不必归命",和天亲菩萨五念门之礼拜门——"世尊我一心归命",以及长行解释礼拜,都有一脉相承的关系,所以说"相承"。

我们看《圣教集》861页,《往生礼赞》第一礼: 南无释迦牟尼佛等一切三宝。 我今稽首礼, 回愿往生无量寿国。

眉注标了"礼赞""礼此土三宝""回愿礼"。回愿礼是什么呢? "回愿"就是"回愿往生无量寿国","礼"就是"稽首礼"。

此之一佛, 现是今时道俗等师; 言三宝者, 即是福田无量, 若能礼之一拜, 即是念报师恩, 以成己行。以斯一行, 回愿往生。

"此之一佛"指释迦牟尼佛。"念报师恩"的"师"指"道俗等师"、本师。

善导大师用了两行小字,来解释为什么要礼拜释迦牟尼佛等一切三宝。善导大师最强调一向专念阿弥陀佛,这里说"礼释迦牟尼佛等一切三宝",后面作了很清楚的解释,目的是"念报师恩"。此礼拜是"礼之一拜",效果是"以成己行",目的是"以斯一行,回愿往生"。"回愿礼"就是从这里来的。

我们再看第二礼:

南无十方三世尽虚空遍法界微尘刹土中一切三宝。 我今稽首礼,回愿往生无量寿国。

第一拜说"释迦牟尼佛等一切三宝",这个对境已是无量无边了,非常广大,但是只礼一拜。这里"尽虚空遍法界微尘刹土中一切三宝",境界就更广大了。底下用了四行小字来解释:

然十方虚空无边,三宝无尽,若礼一拜,即是福田无量,功德无穷。能至心礼之一拜,一一佛上、一一法上、一一菩萨圣僧上、一一舍利上,皆得身口意业解脱分善根,来资

益行者,以成己业。以斯一行,回愿往生。

这仍然是回愿礼。无量无边的三宝境界,我们一礼就通通都有了,"一一佛上、一一法上、一一菩萨圣僧上、一一舍利上",通通种了福田,通通得解脱善根,能够资益行者。

前面两拜还是铺垫,下面第三礼就进入正章了。

南无西方极乐世界阿弥陀佛。

愿共众生咸归命,故我顶礼生彼国。

这两句话就不一样了。前面是"我今稽首礼,回愿往生无量寿国",这里说"愿共众生咸归命,故我顶礼生彼国"。前面只是"我"单独个人的,没有呼唤众生一道;这里是"愿共众生"。前面只是说"稽首礼",这里说"咸归命"。前面说"回愿往生",是目标;这里说"生彼国",是目标达成。所以,这个礼拜称为"归命礼"。

我们再翻到《圣教集》864页,第一行小字:

今既《观经》有如此不思议增上胜缘摄护行者,何不相 续称、观、礼、念愿往生? 应知。

对阿弥陀佛的礼拜是相续的,不是"礼之一拜"就完了,是相续礼、常礼、归命礼。而且,对礼拜阿弥陀佛的解释,从862页一直到863页,用了大段的文字来说明归命阿弥陀佛,说明"相续称、观、礼、念愿往生"的理由。

接下来看第四礼:

南无西方极乐世界无量光佛。

愿共众生咸归命,故我顶礼生彼国。

### 第五礼:

南无西方极乐世界无边光佛。

愿共众生咸归命,故我顶礼生彼国。

然后第六、第七······一直礼下去。对阿弥陀佛的礼拜是反复的、相续的、无穷尽的。而对释迦牟尼佛等一切三宝、尽虚空遍法界一切三宝是礼之一拜,是报恩的心态,作用是要回归到阿弥陀佛的无量寿国,叫"回愿往生"。所以,两者的轻重、主次是不一样的。

我们再看《圣教集》866页,十二光如来礼完之后:

南无西方极乐世界观世音菩萨。

愿共众生咸归命,故我顶礼生彼国。

南无西方极乐世界大势至菩萨。

愿共众生咸归命,故我顶礼生彼国。

观世音菩萨、大势至菩萨,这是极乐净土的二大士。这里也用了"归命",但这个"归命"还是以阿弥陀佛为主来讲的。下面有三行小字的解释:

此二菩萨,一切众生临命终时,共持华台,授与行者。 阿弥陀佛,放大光明,照行者身;复与无数化佛菩萨、声闻 大众等,一时授手。如弹指顷,即得往生。为报恩故,至心礼 之一拜。

这二大菩萨为什么要礼之一拜呢?因为他们会随着阿弥陀佛一道来接引我们,有这样的恩德,为报恩故,礼之一拜。这里也有

主次、心态的不同。接下来:

南无西方极乐世界诸菩萨清净大海众。 愿共众生咸归命,故我顶礼生彼国。

此等诸菩萨,亦随佛来迎接行者。为报恩故,至心礼之 一拜。

虽然有礼释迦牟尼佛等一切三宝、尽虚空遍法界一切三宝、 观音势至二大菩萨,还有礼极乐世界清净大海众菩萨,这些都是 一拜,是报恩礼。

报恩礼也有不一样:释迦牟尼佛是本师教导之恩,我们来报恩;十方诸佛是证诚之恩,我们来报恩;观音、势至是迎接行者之恩,我们来报恩;诸大菩萨是随同阿弥陀佛迎接行者往生之恩,我们来报恩。

从礼拜的利益来讲,在一切三宝上的利益是福田无尽,成解脱分善根,"资益行者,以成己业",而回愿求生无量寿国;阿弥陀佛的利益就完全不一样,是光明摄取众生,所谓"一一光明,遍照十方世界""唯观念佛众生,摄取不舍",直接是摄生增上缘。所以两者利益不一样。

我们看讲义。讲义中列了几个"礼"的名称:

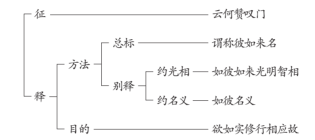
报恩礼、资益礼、回愿礼, 归命礼。

礼拜阿弥陀佛是"归命礼"。"资益"就是"资益行者",给我们资粮、利益。

礼拜余佛菩萨、三宝是"礼之一拜",礼阿弥陀佛是"相续礼",

这是不一样的。

### ③略释赞叹门



赞叹门有五句话(主要是四句),很优美。这里用图表列出来,让大家看得清楚。我们先简略解释,等到学习长行相关文句时,再详细解释。赞叹门就是这几句:

云何赞叹门?谓"称彼如来名,如彼如来光明智相,如彼名义,欲如实修行相应故"。

这是《往生论》长行里的五句话,是来解释赞叹门的。

第一句是"征","云何赞叹门?"什么叫赞叹门?

接下来是"释",就是解释。解释分为方法和目的。赞叹门的 方法就是"称彼如来名";目的,为什么要修赞叹门?是要"如实修 行相应故"。

方法当中又分为总和别,总标和别释,总标就是总的说明赞叹门就是"称彼如来名"。"称彼如来名"有两种详细的说明,"约光相""约名义",这是别释。"约"是"就",就阿弥陀佛的光明智

相,还有就阿弥陀如来名号的名义。

我们"称彼如来名"要有这两种心态,"如彼如来光明智相" 地称名,"如彼名义"地称名,这样才能达到"欲如实修行相应故"。 名义是念佛往生的,求人天福报当然不相应;名义是无碍光明智相,如果心中怀疑、有障碍,也不相应。

赞叹门的方法,"称彼如来名"就是赞叹,这是总的说明;然 后有两句具体的解释,目的是要"如实修行相应"。

下面列了"三如"。

"三如"就是"如彼如来光明智相""如彼名义""如实修行相应"。前面两个是方法,后面一个是所达到的目标,这样做就是"如实修行相应"。

"如实","实"就是真如实相,"如实"就是随顺真如实相来修行。"彼如来光明智相"是真如实相,所以如果我们"如彼如来光明智相",就是"如实修行相应"。彼如来名号、彼如来名号所含之义——名及义,都是真如实相,所以如果我们"如彼名义",就是"如实修行相应"。

除此之外,我们自己所修的人天诸善,获得的人天果报,皆是颠倒,皆是虚伪,哪有"如实修行相应"?不可能有"如实修行相应",都是颠倒、虚伪的。

所以,这是要反显世间的虚伪、颠倒、不如实、不是真实功德,这样就能建立机深信,就能舍弃我们自力的骄慢,以为自己的修行有多殊胜。所以,我们读到《往生论》《往生论注》,就会对三界的染污、颠倒、虚伪不实贬斥到极点,厌离到极点。

三界中没有一点点东西是可以拿出来骄傲的,我们凡夫众生还在这里颠三倒四地讲,还去破斥专修念佛人,"你们怎么就专修念佛?怎么不说行善?"这能拿出来讲吗?"不如实修行相应","皆是颠倒,皆是虚伪",是虚伪相、轮转相、无穷相、染污相、破坏相、有漏相,如尺蠖循环、蚕茧自缚。我们不要蚕茧自缚,我们要"如实修行相应"。

但是,为什么这些质疑的话往往能获得很多赞叹、呼应呢?这就是凡夫颠倒,颠倒见就能获得颠倒心的认同。人情世故的颠倒,往往会获得绝大多数人的认同;而阿弥陀佛与真实相应的教法,反而听不懂,所以要靠罪福的糖衣裹一裹。释迦牟尼佛没有办法,必须讲三福,否则众生吞不下名号的药丸。为此娑婆世界颠倒见的众生说此不颠倒法,是为甚难。颠倒众生,跟他讲不颠倒法,这是非常不容易的。所以,释迦牟尼佛讲三福回向:"我今为汝广说众譬,亦令未来世一切凡夫欲修净业者,得生西方极乐国土。"一定要通过譬喻慢慢引导。

# ④舍卫国所说《无量寿经》

为什么把这九个字列出来作为要点呢?我们已经讲过多次了,

县鸾大师的文笔非常简练,绝对不会多加一个字。但是,这里却不 说《阿弥陀经》。

《阿弥陀经》是鸠摩罗什大师翻译的,比昙鸾大师的时代早一百多年,所以昙鸾大师对《阿弥陀经》是非常熟悉、非常了解的。但是,《往生论注》从头到尾都没有用《阿弥陀经》这个名字,这就很奇怪。为什么他不说"《佛说阿弥陀经》"呢?这就是要考虑的,是个要点。

"舍卫国所说《无量寿经》",用了九个字;《佛说阿弥陀经》,完整的题号也才六个字,为什么还多说三个字呢?昙鸾大师的目的不是强调"舍卫国",目的是要强调"无量寿"这三个字。"无量寿",是要说明什么呢?把这三部经都统一到一个标题当中来,统一到《无量寿经》,因为天亲菩萨《往生论》的全名为《无量寿经优婆提舍愿生偈》。"无量寿经",以昙鸾大师的解释就是三部《无量寿经》,所以在题名上就要统一。这样,一看到题名,马上就有一种非常强烈的暗示:这三部经是一体性的。这三部经都是《无量寿经》,这三部经都是以佛的名号为经体,佛的名号就是"无量寿"三个字。

所以,以昙鸾大师的智慧,这种安排非常巧妙、善巧,让读到的人自然就会得到这种加持力。他不会啰里啰唆讲一大堆,直接就改了。这就是"艺高人胆大",他就敢改,他改得就这么好,"舍卫国所说《无量寿经》",谁敢说不是?这样,《无量寿经》就有三部:"王舍城所说《无量寿经》"有两部,就是《佛说无量寿经》(《大

经》),《佛说观无量寿佛经》(《观经》);还有一部"舍卫国所说《无量寿经》"(《小经》)。昙鸾大师不说《小经》,也不说《弥陀经》《阿弥陀经》《佛说阿弥陀经》,他说得巧妙,九个字,"舍卫国所说《无量寿经》"。为什么加"舍卫国"三个字呢?如果不加这三个字,就分辨不出是哪部经,所以附带性地说这三个字。这就是高人。

经名这样写,有几个意义:第一,《往生论》是三经通申论;第二,这三部经是一体性质的经,三部经就是一部,就是《无量寿经》;第三,这三部经都以无量寿佛名号为经体;第四,对我们的启发,这三部经要一体同观,不可以分割开来;第五,对我们的加持力也特别大,眼睛看着,耳朵听着,心里马上就有一个统一性,归宗,万法归一,自然就归到"无量寿",归到佛的名号。

# 5碍属众生

《圣教集》236页。

问曰: 若言"无碍光如来""光明无量, 照十方国无 所障碍"者, 此间众生何以不蒙光照? 光有所不照, 岂非 有碍耶?

答曰: 碍属众生, 非光碍也。

县鸾大师是高手,回答得干脆利落,用两句话八个字轻轻一带,一下就把问题打回去了。

"碍属众生",说明什么呢?说明阿弥陀佛的光明普照,我们往 生净土等所有利益,这一切是没有障碍的:名号的功德是现成的, 往生是现成的,成佛也是现成的。有障碍就在众生这一边,碍在众 生,不在佛那边,佛那边一切没有障碍。

善导大师说:

莫论弥陀摄不摄, 意在专心回不回。

但使回心决定向, 临终华盖自来迎。

不是佛那边有什么问题,问题全部在众生这一边。讲"众生" 都讲得比较宽泛,其实障碍就在自己,跟别人没有关系,"碍在 自己"。

所以, 昙鸾大师在《往生论注》的最后说:

愚哉,后之学者!闻他力可乘,当生信心,勿自局 分也。

"局"和"碍"是一个意思,局碍、局限、障碍。"勿自局分",不要自己局限自己、自己障碍自己。没有谁来障碍,阿弥陀佛早就尽虚空遍法界无障碍了。

这让我想起在佛林寺放生的一次经历。我们把笼子里的鸟拿到山顶去放生,念完佛,鸟笼盖子一打开,很多鸟都飞出去了,"无障碍"。但有几只呆头鸟,大概是吓坏了,吓糊涂了,在里面就是不出来。我们把盖口朝下倒,它们往上面飞;我们往外面赶,它们往里面飞。门是打开的,没有障碍,它们就是不能出来,在里面跳来跳去,这不是自我局碍吗?

"三界无安,犹如火宅",阿弥陀佛六字名号帮我们把门打开了,都是我们自己在这里障碍,"到极乐世界,我哪里有分?我这

样的人怎么能往生?"找了很多理由,"我心不清净,我罪业重,我 烦恼深,我妄念多,我功夫不够……"一大堆理由,还以为都很充 分:这都是障碍,这叫自我局碍。

所以,障碍往生没有别的,就是"自局其分",自己局限了自己,认为"我不够资格",这实在就没办法了。



自局之碍列了四点,后面都标了页码。这四点就是四个"不": "不知""不信""不愿""不乘"。佛点头说你行,你非要说"不"; 说这四个"不",那就完了。

- "二不知", "不知如来是实相身,是为物身"。
- "三不信", "信心不淳" "信心不一" "信心不相续"。
- "谤不愿生", 诽谤、不愿往生, 当然是自我局碍。
- "不乘他力","闻他力可乘,当生信心",不乘他力怎么能够往生?不就自我局碍了吗?

第一点"二不知"就是"盲者不见"。昙鸾大师举的比喻都是有意义的,"譬如日光,周四天下,而盲者不见,非日光不周也",这个比喻就是"二不知",不知道"如来是实相身,是为物身",不就像盲人没有看见一样吗?

后面三点是三种人,虽然心中知道,是观念上的知道,但是他 很顽固,知道但不相信。

第一种"信心不淳""信心不一""信心不相续",这种人顽固不顽固?太顽固了!这样的顽固分子很多,跟他讲,他就是不相信。

第二种,更顽固的,他诽谤、不愿往生。"为什么不愿意往生?""我就是不愿意往生!"没有办法。上面两种顽固是阳顽固,明显的顽固。

第三种顽固是阴暗的顽固。他也念佛,还念得很多,但就是要靠自力,不乘佛的愿力。他表面上不顽固,里面顽固得很,就像阴湿的木头,硬邦邦的。

这三种人,昙鸾大师比喻为"顽石不润"。六字名号的法雨不断地下,不断地淋,不断地滋润他,他一点都不吸收。一说完,法水没有了;说的时候他闷在旁边,表面上被水泡住了,里面一点儿水都没进去,叫"顽石不润"。

碰到这样的人,只有请阎罗王来跟他较较真儿,别人是没办法的。

就这张图表,有人问:"不知""不信""不愿""不乘",怎么没有"不行",怎么不列一个"不念佛"呢?因为这个问题是对已经称名的人来讲的,称名本身是无碍的,所以就是他本人知不知、信不信、愿不愿、乘不乘佛愿力的问题。

我们对佛所讲的话,不要讲"不",都要讲"是","是!是!是!"

阿难就说"如是我闻"。

佛讲话,我们随顺就好了,讲什么,"是!""实相身,为物身", "是!"听得懂、听不懂都说"是",没听懂也没关系。"念佛一定往 生","是!"这就好了。

自局之相有很多,刚才我们列了一些。其实这些都不是障碍,只有自局其分才是障碍。比如,罪业重,是障碍吗?不是障碍。烦恼深,不是障碍;妄念多,不是障碍;心不净,不是障碍;无智慧,不是障碍;不能持戒、不能诵经、不能入定、不能修福慧、难发菩提心、不能破相、很执著、不能证空、不能断淫、不能做到四种清净明诲、念佛念得少、念佛功夫浅、怕临终把握不住正念……所有这一切通通不是障碍。

所以,障碍就在这四方面,"不知、不信、不愿、不乘","自局 其分",才不往生。除了这四个方面,通通不是障碍。这才是"无碍 光如来"。

# ⑥光明无碍相,试引文证

《往生论》第一句话"世尊我一心,归命尽十方,无碍光如来"。"无碍"就是《往生论》和《往生论注》的一个基调,所显示的通通是无障碍的。

比如二十九种功德庄严,"起观生信",就是观无碍,没有任何 障碍。

第一,"观彼世界相,胜过三界道",三界因果轮回能障碍吗?

障碍就胜过不了了。

第二,"究竟如虚空,广大无边际",空间能障碍吗?一切都是 无碍的。

"正道大慈悲,出世善根生",能破三界有漏邪道,有障碍吗? "出世善根"哪有什么障碍?每一条都是无障碍的。

这里我没有把文证列出来,希望大家试引文证,最好把它形成表格,有条理,规范化,从破暗、满愿正反两方面来说明光明无碍之相。

太多了! 很多文句, 列出来会非常法喜。比如"八番问答"说到"罪业很重, 十念很轻", 有障碍吗? 根本没障碍!

我们还是来看一段,《圣教集》306页,"取实往生问答",就 是愚痴无障碍、罪业无障碍。

问曰:上言知生无生,当是上品生者。若下下品人,乘十念往生,岂非取实生耶?但取实生,即堕二执:一恐不得往生,二恐更生生惑。

"上言知生无生, 当是上品生者", 这有智慧、有功德。

"若下下品人,乘十念往生,岂非取实生耶",下下品人取实往生,以为有"实众生、实生死",这样就没有智慧,而且下品下生是造了五逆谤法的罪业。

答:譬如净摩尼珠,置之浊水,水即清净。若人虽有无量生死之罪浊,闻彼阿弥陀如来至极无生清净宝珠名号,投之浊心,念念之中,罪灭心净,即得往生。

"闻彼阿弥陀如来至极无生清净宝珠名号",名号前面的这些 形容词,再多都不嫌多。

"投之浊心,念念之中,罪灭心净,即得往生",罪业有障碍吗?浊染有障碍吗?就如同净摩尼宝珠,放之浊水,水即清净,没有障碍!

又,是摩尼珠,以玄黄幣裹,投之于水,水即玄黄,一如物色。彼清净佛土,有阿弥陀如来无上宝珠,以无量庄严功德成就帛裹,投之于所往生者心水,岂不能转生见为无生智平!

用彩色丝织物把摩尼宝珠包起来,放在水中,水就被染成和丝织物一样的颜色,"一如物色"。

即使是一个大笨蛋,一个榆木疙瘩脑袋,认为有"实众生、实生死",认为有"实往生",都没关系。"能转生见为无生智",一到极乐世界,就获得无生法忍,转无生智。这怎么得了!

下面又打一个譬喻:

又如冰上燃火,火猛则冰解,冰解则火灭。彼下品人, 虽不知法性无生,但以称佛名力,作往生意,愿生彼土。彼 土是无生界,见生之火自然而灭。

一般理解的两大根本障碍:一是没有智慧,有障碍;二是罪业 很重,有障碍。我们看这个譬喻,"至极无生清净宝珠名号",罪业 没有障碍,愚痴没有障碍。那还有什么障碍呢?无有障碍!

为什么?破暗满愿。愚痴就是黑暗——"破暗";罪业就是障

碍得不能满愿——"满愿",这一切都不成问题。

### (7)自设问答之意趣、善巧和节点

这个要点是从哪里来的呢?从"问曰"而来。比如前面有"无 我问答",这里是"光明无碍问答",接下来还有"无生问答"。

凡是讲到问答的地方,大家一定要特别注目。因为祖师解释 文义,有正面、直接、平铺直叙的解释;也有设问,拿问答这个 "锤子"来敲一敲。这里特别设一个问答,我们就要看到昙鸾大师 的心迹——心念的轨迹。为什么要设一个问答?这有它本身的意 义。就像现在我们讲课的时候,有很多人就愿意听问答,问答很容 易撞击对方的心灵。

昙鸾大师在这里设问答,就一定有问答存在的理由。他把 "问"作为一个锤子,叩动众生的心门,"咚咚咚",这样印象就特 别深刻。到了必须有问答的时候,他就采用问答;他不是没事就设 一个问答,从头到尾一大堆问答,那就看得厌了。

有问答的地方,一定是顺着《往生论注》往下读的时候,读到某个地方,我们心中一般会起一个疙瘩,在这个地方昙鸾大师就设问,来把我们的心抹平。所以,它的意趣非常善巧,顺了我们的心。"哎呀!他怎么知道我这个地方想问呢?他怎么问到我心里去了呢?"这就是祖师。

而且问答的设置是有节点的,就是它的节奏掌握得很准。比如"我一心归命尽十方无碍光如来",针对这个"我"字,一定要设

一个问答。"佛法中无我","无我"这两个字,一定要从头到尾贯 彻整部著作。

所以讲义上列了几点:无我问答、无碍问答、无生问答、往生之义问答等等,这些都是基本要义。一个是佛法的基本观念,一个是净土门的要义。像"无生、往生",这是一个根本的命题,当然非常重要;阿弥陀佛"无碍、有碍",这是一件根本大事,所以是基本要义,贯彻在整部著作当中。它不可能放在后面来解释,如果放在后面问,问得就不善巧,点、节奏没有掌握好,一定是放在前面问。

放在前面问,也要配着文来问。比如"我一心",这里有个"我";"愿生安乐国",一定要问"无生";"尽十方无碍光如来",一定要问什么是"无碍、有碍":这三点打通了,后面才畅快。不然的话,一定会梗在那里,没法往下看。

这三个问答,大的关节点在前面一解决之后,后面就给打通了,像自来水管的水通了。像"云何不虚伪""云何不颠倒""云何成'优婆提舍'名",这些地方虽然也是问,但不用问答题,因为这是比较细节的问题,是在解释有关文句的时候,自然所生出来的,是比较次一等的。

# 4. 释"愿生安乐国"

# (1)分科



释"愿生安乐国",这是解释第一行偈的第四科,又细分成三科:"直明""破疑难""总结"。

"直明", 就是第一段, 直接解释"愿生安乐国"。

"破疑难",就是两重问答。我们编的书中"问曰""答曰"都 用黑体字标出来了,这是有特别意义的。

"总结",就是237页倒数第2行,"释第一行三念门竟"。这一行的结,不光是在结第四科"愿生安乐国",而是作为整个第一行偈"三念门"的总结。

# 关于设问答

关于设问答,这是一种特别的释义方式。有以下三点大家可以关注。

第一,问答的意趣。昙鸾大师在解释文句意义的时候,到这里 突然改为问答的形式,这是一个很特殊的形式,转折性比较大。为 什么要在这里设问答?他的思路是怎样的?我们要细细地体会。如 果体会到这一点,对昙鸾大师的思想、意趣就会比较深入地理解。

第二,问答的善巧。这个问答,一定有它的必然性、合理性以 及必要性。怎样把问题更加清楚地说明,一定有它的善巧所在。这 个我们要思考。

第三,问答的节点。为什么在这里设这个问答,而不在别的地方?我们可以参考整部《往生论注》的前后篇章来看。如果把所有的问答作一个专题来看,哪个问答放在哪里,这都是有讲究的。

比如说这里的"愿生问答",前面"解《论》名目"的时候,也说到"愿生":《无量寿经优婆提舍愿生偈》。如果把"愿生问答"放在这里,适合不适合呢?因为这里也讲愿生,直接搬过去不就行

了吗?我们看《圣教集》232页倒数第4行:"'愿',是欲乐义。'生'者,天亲菩萨愿生彼安乐净土,如来净华中生,故曰'愿生'。"如果把"愿生问答"搬到这句话的后面,"问曰:大乘经论中,处处说众生毕竟无生如虚空,云何天亲菩萨言愿生耶?"这样可不可以呢?似乎也可以,其实是不可以的,肯定是不可以的。

因为"解《论》名目"还属于玄义,这里是在解释文义,如果在玄义分就提问的话,一是文义、玄义搅和不清,主次不分明;另外,节点没有到,如果提前讲就会头重脚轻,就像走路,感觉腿给绑住了,意义表达非常不流畅。

如果退到后面,"普共诸众生,往生安乐国",在卷上末"八番问答"的地方,在这里设置"愿生问答"行不行呢?那就晚了,不可以的。因为从这开始一直到卷上末"普共诸众生,往生安乐国",这么长的时间,如果有这个疑问的人,他就一直有个问题梗在那里,"大乘经论都说无生,为什么要愿往生呢?"这样他就读不下去。

而在这里启问就恰恰好,因为文句中说,"我一心归命尽十方 无碍光如来,愿生安乐国",这是天亲菩萨的自督之词,所以问起 来很顺当。另外,这里是在解释"作愿门",作愿门就是说要愿生 西方净土,"为什么愿生?"这个启问就非常恰当。如果在这里不 启问,这个点就失去了。所以,这样就非常顺畅。

# ①直明

《圣教集》236页,最后一行:

"愿生安乐国"者:此一句是作愿门,天亲菩萨归命之意也;其"安乐"义,具在下观察门中。 直明,又分为两点:释"愿生",略"安乐"。

### 释"原牛"

"此一句是作愿门",直接标出来是作愿门。为什么是作愿门呢?"天亲菩萨归命之意也",归命的目的是为了愿往生。

所以善导大师解释说,"言'南无'者,即是归命,亦是发愿回向之义",归命的目的就是愿往生。

### 略"安乐"

"其'安乐'义,具在下观察门中","安乐"两个字这里没有解释,为什么呢?会在观察门"二十九种功德庄严"中一一观察,到底怎么安乐。在这里,昙鸾大师惜墨如金,他不会多讲一个字,说"下面讲",所以就略了。

# ②破疑难

破疑难列了两科,"主破"和"因破"。

"主破",就是主要破的疑难,在第一个问答;"因破",是附带破的,"因"就是顺接。"主破愿生之难","因破往生之疑",这里用的词也不一样,一个是"难",一个是"疑"。

第一个问答,是对愿往生有"反难"。"难",就是给你出难题,

不赞成你的观点。"诸大乘经论都讲无生,你干吗讲往生啊?"这就是反难。当然,也可能是"疑",因为诸大乘经典里讲到"无生",这里讲"愿往生",所以有怀疑。

"疑"和"难"之间,有轻重程度的不同。"难"比较重,反对的意思多;"疑"比较轻,虽然赞同,但是还不太明白。"难"是给你挑刺,来反对你、责难你的;"疑"是想请教的。"疑"比较平静;"难"是比较强烈,有点情绪化的。

### 主破

"主破愿生之难",有问有答。

问曰:大乘经论中,处处说众生毕竟无生如虚空,云 何天亲菩萨言愿生耶?

大乘经论说无生,为什么天亲菩萨说他愿意往生呢? 我们看讲义的图表。



"问"有两点:"引经论无生""难天亲愿生"。"难"就是反难。 其实这里有"难"也有"疑",介乎两者之间。如果仔细品味,还是 以"疑"为主。为什么呢?"云何天亲菩萨言愿生耶?"有个"言" 字。"言",就是引用他的话,"为什么天亲菩萨说'我一心归命尽十方无碍光如来,愿生安乐国'呢?"如果把这个"言"字拿掉,"云何天亲菩萨愿生耶?"天亲菩萨为什么愿往生呢?反难的意思就更强烈了。

同时,这些问都不是真正有人来问,是注主昙鸾大师自己所设的问,它是个想象,这种想象就有一个预判的立场,有几点:

第一,昙鸾大师在这之前,本身是"四论"的学者,诸大乘经典、《中论》《百论》《大智度论》等等,他当然都很熟悉,经常说到"众生无生如虚空";而"愿生"和一般大乘经教的观点,从形式上来看似乎矛盾,或许别人会有这样的疑情,所以他要启问。这是单单破斥理论上的问题。

第二,在南北朝时代,昙鸾大师是净土宗的奠基者,是创建净土宗理论的人,当时并没有像现在这样,净土宗成为一个成熟、独立、完整的宗派,大家都习以为常。当时有人站在圣道门此土得证的立场,加上不善领会大乘经典所说的"无生如虚空",可能会来反驳,"那你为什么愿往生呢?"在这个立场上,反难的意思为重。

因为有这种形势, 昙鸾大师就设这个问答扫除障碍。从理论 上、在实际的弘法需要当中扫除障碍, 这是它的必然性。

答曰: 说众生无生如虚空, 有二种: 一者如凡夫所谓 实众生, 如凡夫所见实生死。此所见事, 毕竟无所有, 如 龟毛如虚空。

"答"也有两点:"明二种无生""明天亲愿生"。

"说众生无生如虚空",这是问句中"大乘经论中,处处说众生毕竟无生如虚空"的简略。大乘经典里是说"毕竟无生如虚空",不过问的人可能对这一点很糊涂,不了解"无生如虚空"是什么含义,所以先解释两种"无生如虚空"。如果对这两种"如虚空"不加以分别,就不善理解。

第一种,非理实生。"一者如凡夫所谓实众生,如凡夫所见实生死",凡夫认为实实在在有众生,实实在在有生死,所谓"眼见为实"。

"此所见事,毕竟无所有",这是凡夫的执见。他所见的,他认为有这样的事,但是"毕竟无所有",全是假的。所以,我们凡夫看见人死了就在那里哭,"哎呀,你去哪里了?"认为有实生死。菩萨一看,"毕竟无所有""如虚空",哭什么呢?没有生死这回事情。但凡夫以为真的有生有死,这是凡夫所见,就是凡夫心中所执著的见解,是"毕竟无所有"的。

"如龟毛如虚空",乌龟身上有毛吗?没有。兔子有角吗?没有。这绝对不存在,是没有的事情,"实众生""实生死"完全是众生的想象,根本就没这回事情,这当然是大乘经论所要破斥的,天亲菩萨不可能是这样的愿生,如果这样的话,就受破难了。

二者谓诸法因缘生故,即是不生,无所有如虚空。

第二种,如理因缘生。"诸法因缘生",并不是有真实的生,所以讲"即是不生"。这个"不生","无所有如虚空",就不说"如龟毛如虚空"了。因为相上是有的,性上是"如虚空"的;龟毛是连

相上都没有。

"诸法因缘生故,即是不生",这个道理要怎么说明呢?比如说这串念珠,它就是不生的。因为它是一粒粒的珠子,用一根线把它们串起来,再有"念珠"这样的观念,这种种因缘生起一串念珠,就叫"念珠"了。它本身并没有一个实体的"念珠"的东西,蚂蚁爬上去不会认为这叫"念珠"的;如果拿给外国人看,他可能看不懂,也不知道叫"念珠",就说是一串珠而已。我们有念佛的观念,用它来念佛,在我们的观念中就认定为"念珠"。这是"假名生",给它一个假名,"这是念珠",根本没有这个实体。

希望这样讲大家能明白。很多人可能听不明白,"诸法因缘生, 所以不生",他会背,甚至会讲,但是不理解是什么意思。

又比如一本书,所谓"一本书",就是很多纸张,上面印了字, 叠在一起,用胶一粘,这叫"一本书"。它哪里有"一本书"的实体 呢?离开纸,离开字,离开所有这一切,并没有所谓"一本书"。这 些放在一起,我们才叫它"一本书"。

比如一张纸,用手一卷,就是一个纸筒。但是有"纸筒"吗? 手一放,只是一张纸。所以,纸筒并没有体性,它不过是一张纸卷起来,我们叫它"纸筒"而已。

同样道理,这一张纸,也没有所谓"一张纸"。这样可以无穷地分析,任何事情都是因缘生,所以是假名的存在,并没有实体的存在。像一片树林,其实哪有树林呢?不就是一棵树、一棵树,成为一整片,一看,"这是一片树林"。所以,"只见树木,不见森林",

从这个立场讲倒是对的, 因为看到它的本质了。

但是,因缘生不妨生。比如这张纸一卷起来,纸筒的现象就存在了。在现象上它是有的;在本体上它是没有的,没有什么纸筒不纸筒的问题,如果做一个纸盒也可以。

这是两种不生。

天亲菩萨所愿生者,是因缘义;因缘义故假名生,非 如凡夫谓有实众生、实生死也。

天亲菩萨所愿往生,是第二种往生,"是因缘义",不是第一种。

"因缘义故假名生","因缘义",所以他讲生是假名,本身还是无生的,跟大乘经典所讲的"无生"不矛盾;是"假名生",也叫因缘生,也就是无生。

"非如凡夫谓有实众生、实生死也",并不是有真的"实生死""实众生"。所以不受反难。

这两种"无生"当中,一个是非理的,一个是如理的。

非理的就是"凡夫所谓实众生""凡夫所见实生死",天亲菩萨不是这样的愿往生,只有下下品的众生,我们这样的人才有。我们错,也"将错就错,西方极乐",不懂这些也没关系,只要求愿往生,认为实往生也没关系。

天亲菩萨是如理的,如理愿往生,是因缘生。因缘往生,这在 诸大乘经典里讲的"无生"当中是存在的。"如龟毛如虚空"是不 存在的,是非理的;因缘生、假名生,"无所有如虚空",这是存在 的,可以这样求往生。所以,如果正确理解,即使圣道诸大乘经典 讲"毕竟无生如虚空",也不碍我们求往生。

这是第一个问答, 我们简单依文解释到这里。

#### 因破

什么叫"因破"? 就是说,因为前面破了愿生之难,又产生了另外的怀疑。

问曰:依何义说往生?

"好,我就承认天亲菩萨愿往生是因缘义吧,但是,是从哪个 道理、哪个层面、哪个意义上来说往生的呢?"

这个"依何义",问意有好几重,"无我""无生""假名生",前面讲没有我,又讲没有往生,这里又说往生,还是不明白,所以进一步问,"依何义说往生?"

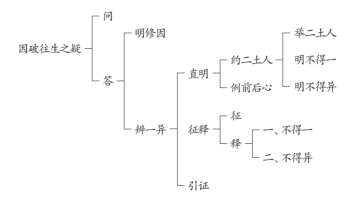
这个问答,和前面的"无我问答"和这里的"因缘义故假名生"的"无生问答"是结合在一起的。如果"无我",往生的还是"我"吗?如果不是"我",干吗求往生呢?如果是"我",不是还有"我"吗?另外,有"我"不就有"生"吗?为什么讲"无生"呢?像一团乱麻搅不清楚,所以就问了:"依何义说往生?"

这里的问,和前面第一问,语气是不一样的。就是说,他有问题,第一问的时候已经大面上给解决了,他已经服气了。所以,这里问得就有点儿胆怯,不像第一问,搬出很多东西:"大乘经论中,处处说众生毕竟无生如虚空,云何天亲菩萨言愿生耶?"问得理直

气壮。这里问得就胆小了:"依何义说往生?""我已经认定愿生是合理的,但是不太明白,请你告诉我"。我们要从中感觉到细微的地方,这样理解起来就比较透彻。

昙鸾大师主要回答的是"不一不异义"。"不一",不是一;"不 异",不是绝对不一样、绝对差异的。

我们看讲义这张表。



我们列的科判叫"因破往生之疑"。"因"就是顺带、附带,是次要性的。

有问,有答。

先答两条:"明修因""辨一异"。

什么意思呢?不是问"依何义说往生"吗?就依这个因果相续的道理,以"修因"之义来答;"修因"之义答得比较简略,所以底下来辨是"一"还是"异"。

我们来看,"明修因"就是这一句:

于此间假名人中修五念门,前念与后念作因。

以这个意义来说明往生的,"前念与后念作因"。但是说得简单,所以底下再说明,"辨一异"。

"辨一异",正打中问者的要点,他主要的怀疑就是"依何义说往生",往生的到底是不是"我"?一般人在这里搅和不清。

"辨一异",首先是直明。"直明"就是直接说明,我们会经常用这两个字。然后是"征释",用反问来解释。最后是"引证",引证 龙树菩萨的论。

"直明"也有两个层次,先"约二土人",就秽土和净土的假名 人来说的:

秽土假名人、净土假名人,不得决定一,不得决 定异;

这就直接把答案说出来。依何义说往生?依"假名人"之义。 往生,秽土的假名人和净土的假名人,不能决定是一个人;也不能 决定是两个人,决定不一样。讲得比较粗略,比较好懂。

比如我现在在娑婆世界,叫释净宗;过几十年到了极乐世界, 我是某某菩萨了。这个"不得决定一,不得决定异",我们可能还 能理解。因为我这是分段的生命,有两期生命,这一期生命和那一 期生命。这是粗显的,比较好懂的,放前面。

接下来"例前后心":

前心后心,亦复如是。

这个就比较细。不光是说此土的假名人和彼土的假名人,是

直接把它们浓缩到此土,就是前念和后念、前心和后心,都是"不得决定一,不得决定异"的,这样才能有因果相续的过程。

所以它有两重意思,这两重意思是很深的,我们底下会 说明。

这是"直明"。

下面"征释", 先"征"后"释"。

何以故?

这就是"征",征问,为什么呢?

若一,则无因果;若异,则非相续。

这是"释",说明为什么"不得决定一,不得决定异"。如果是一个的话,就没有因果了。因和果是不一样的,从因变为果,如果始终一样,就没有因果了。秽土的你,到净土还是这一个人,哪有因果呢?就没有因果了。"若异,则非相续","那就不一样吧",不一样就没有相续,跟你就没有关系了。

下面是引证。昙鸾大师在这里没有作太多发挥;如果是圣道门的经典,在这里一定要讲很多,因为圣道门是希望从这里开悟,懂得"中道实相""不一不异"的道理。但是,昙鸾大师的要点不在这里,他只要把这个事情说明白就可以了,所以就一句带过:

是义《观一异门》论中委曲。

关于"不一""不异"的道理,在《十二门论》当中的《观一异门》已经非常详细地说明了,如果要详细了解,可以去看,这里就到此为止。这是昙鸾大师的意思。一方面说明这个理论非常充足,

"论中委曲",说得很详尽;另一方面,净土门虽然也用这个观念来说明,但是要点不在这里,所以昙鸾大师就简略了,那我们也可以简略。

最后一行:

释第一行三念门竟。

在这里作了一个总结。

以上我们根据科判表,简单把文句通了一遍。

### (2)要点

# ①疑与难

解释过了,不再说明。

# ②二种无生

稍微再说明一下。无生有两种,一是凡夫妄见,这个当然是要破斥的,天亲菩萨不是站在这个立场上愿生的;二是因缘假名,相有性空,现象是有的,本质、本体是因缘生、假名生,这一点大乘经典是不破的,这是天亲菩萨愿生的理由。

# ③依何义说往生

这个要点说得比较多。

问意: 是我往生到净土吗? 往生到净土还是我吗?

从前面"无我""无生""假名生"而来,想彻底探究往 生于我人之理论依据、实际意义。

"问意",有强弱、虚实的细微差别,我们刚才说过了。第一问问得理直气壮,第二问问得就有点发虚了。

问意主要是从前面的"无我""无生""假名生"而来,想彻底 探究往生对我们的理论依据和实际意义。

答意:有破有立。

答意,有破有立。破有三义,立有五义。



昙鸾大师的回答很简略,但是内涵非常丰富。"破实众生""破 实生死""破断常见"。

第一,"破实众生"。前面说了,"非如凡夫谓有实众生、实生死",这都是要破的,但前面只是一语略过,这里就直接说了,"此间假名人",这句话就说不是实有的众生,是假名的众生,破斥我们对于假名的执著。也就是和前面的"无我问答"是一样的。"我"有三种:一个是"邪见我",一个是"自大我",一个是"流布我"。"邪见我"认为实有我,"假名人"就是破了"邪见我",用的是"流布语"。这是第一破。

第二,"破实生死"。怎么知道"破实生死"呢?并没有实际的生和实际的死,只不过是"前念与后念作因""前心后心,亦复如是"。生死流转,死的现象我们说是"死",其实它是一个假的现象,不过是无穷生死流转当中的一个相续,并没有一个真的"死"。

所以,这一段根本就没有提到临终的问题,不谈这些,这一点我们底下还会说。虽然说到"秽土假名人""净土假名人",但没有临终不临终的观念,为什么?因为前心后心密密相续,前念为后念作因,哪个是临终?念念都是临终。如果以我们这样讲"我要临终了",这不天天都在死,念念都在死吗?讲死,念念都在死;讲不死,念念都没有死。是假名死,死也是假名。这叫"破实生死"。

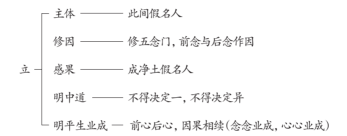
第三,"破断常见"。先破常见,"不得决定一"。常见是什么? "在这里我是某某人,到极乐世界还是我,我到那里享受了……" 这就是常见。认为有一个常恒不变的"我"从这里到极乐世界。如 果这样,就没有因果。这就是"破常见"。

下面是"破断见","不得决定异"。如果"决定异",那就断了。 "往生极乐世界那个人,已经不是此土的人了,跟我没有关系", 没有关系那不就断了吗?不是那回事。还有人说:"下地狱、入油 锅,随它去!我死了,那不是我,是另外一个人下油锅。"别搞错 了,这是相续去的。以为"我在这里杀生、造罪,管它呢!到时候 下油锅受罪的是另外一个人",想得倒挺好。这是断见。

昙鸾大师这么一回答,破了"实众生""实生死""断常见"。

有实众生、实生死,就一定有断常见;"不得决定一,不得决定异", 就是不断、不常。

立有哪五义呢?



第一,主体。此间修因的主体,往生的主体,立的是"此间假名人",不是真正有个"我"。

第二,修因。往生是因为修因,"修五念门,前念与后念作因", 这就是"无生",也是"因缘生",也是"假名生"。

第三,感果。就是"此间假名人中修五念门,前念与后念作 因",而成为"净土假名人"。

第四,明中道。主体是"此间假名人",修因是"修五念门",感 果成为"净土假名人",把这些合在一起就是"中道"。这样才"不 得决定一,不得决定异"。

第五,明平生业成。"前心后心,因果相续,念念业成,心心业成",不要等到下一辈子,念念之间业成的道理已经在里面了。

"平生业成"的道理是很深的。首先,阿弥陀佛的名号法体,已经成就我们的往生之业,这就是法体的"平生业成",十劫之前

已经业成了。

然后在我们信心领纳、领受的时候,我们一心归命,这"一心",前心后心是一个心,在这一心归命当中"平生业成",这一念领纳弥陀救度的所有功德。也就是在我们念念称名当中,念念修五念门行当中,念念的身心相续当中,又有一个"平生业成"。

这就是因果关系绵密的转换,在我讲的《〈阿弥陀经〉讲记》 中详细说到"平生业成",以及业成的现象,说了十七点,大家可以参考。

总明:此间假名人(凡夫),修五念门,前念与后念作因, 后念为前念成果,因果相续密移,成净土假名人(圣人)。 "荀日新,日日新",每念念佛都不一样。

有人说,"有的人念三年五年,有的人念三十年;有的人念三 句五句就死了,他怎么因果相续就转得那么快,我怎么就要三十年?"这就是因缘。任何人,从现在开始念佛,活三十年就念三十年的佛,但这三十年当中也是念念都是因果,也是念念平生业成。如果没有三十年的寿命,三念五念,当下也是平生业成。这是个人的因缘不一样。

从法体名号的平生业成,到我们领纳、称名,它的功用都是一样的。显现在个人身上有不同的因缘,有人三十年,有人三年,有人三声,有人一念,都不影响。

就像一棵树,从树根到树梢,用一把刀不管在哪里切断它,它 里面的成分都是一样的。我们的生命念念相续,就像一根树枝, 有的从树根到树梢这么长,代表这么长的生命;但是拿把刀突然 切断它,不管切在哪个点上,"平生业成"的成分都是一样的,不 影响。

下面我们看这段的启发,列了六点。

(1)念佛成佛大因果,能破世间虚妄因果链。

这一点非常重要。不是讲因果关系吗?"念佛成佛","前念与后念作因",讲五念门就是讲念佛,五念门总结起来就是念佛,成为"净土假名人"就是成佛。

念佛成佛是个大因果。"大",就是真实。世间因果是小因果, 因为虚妄。"大"就是力量充足,"小"就是力量不足。这种"大因 果"关系来了以后,一定会破世间虚妄因果的链条。

有人讲,"念佛了,跑西方极乐世界成佛了,你这个罪业怎么都不受了?不就没有因果了吗?"当然就没有罪业了,肯定是没有了,破了,这是很自然的。如果这个不能理解,就是邪知邪见了。有人还破斥念佛人,"你不信因果,邪知邪见",信因果才没有罪业了,信因果才能改变,不信因果就不能改变了。因果就是不断地在改变。就像世间生个病,如果没有医生看,就死了。但是如果有医生看,不就活过来了吗?

念佛成佛才是"如实修行相应",五念门修行是"如实修行相应","欲如实修行相应故";世间的因果是虚妄的。

因果以什么为体?以心念为体。我们的心,起心动念,不是实相心,都是虚妄心;造作因果,也都是以虚妄众生为对境,这也是

虚妄: 虚妄连着虚妄。如果没有真实的因果来破斥,仍然在虚妄里 无穷无尽走不出来。就像一座黑暗的房子,黑暗套着黑暗,由暗入 暗,如果光线不照进来,永远在黑暗当中,没办法破。

我的微信上曾发表过一篇文章——《这才叫瞎忙》。在黑暗的房间里,怎么破黑暗?打太极拳,拿掌、拿刀、拿剑,无论怎么砍,即使举起三百斤重的石头"哐"地一砸,都不管用,一定要有光线,一定要有光明。

所以,虚妄一定要有真实才可以破,使出浑身的解数,说要怎样地消业障,在这个世界怎样去修福报,想破"无明"黑暗,都是白搭,没有用的,法不对机,枉用心机,业障一点都没有少。就像在黑暗当中用刀、用剑、用石头,怎么去砍、去杀、去砸,黑暗都没破,一点都没破。所以,我们在这个世间修行,完全是盲修瞎炼,一点都不管用。

但是如果念佛呢?念一句南无阿弥陀佛,"灭八十亿劫生死之罪"。这个不要使劲儿,法找对了,哪里需要使劲?往生还要使劲吗?就是张开嘴巴"南无阿弥陀佛"就行了。这句"南无阿弥陀佛"就是一线光明,光明破黑暗还用使劲吗?还要费那么大劲,举起三百斤的石头"哐"地砸下去吗?

《这才叫瞎忙》,这篇文章还是非常好的,大家可以找来看。怎样破这个黑暗?黑暗就是业障,就是虚妄,没有用对方法,一点用都没有。以为浑身发热了,费了多大的劲了,那是白费力气。念南无阿弥陀佛,实相法,当然就可以破虚妄,很自然的,很轻便。

有人说:"我往生怎么这么难?这么费劲都不能往生?"白费劲嘛,当然不能往生了,方法错了嘛。

"那你为什么不费劲就能往生呢?"我当然行,靠阿弥陀佛,无 量光啊,光破暗还用费劲吗?

不用费劲,一条细小的光线进来就可以了,黑暗就破了。所以,方法要对。"利剑即是弥陀号,一声称念罪皆除",这句南无阿弥陀佛就是利剑,很自然、很简单、很轻便就破了,往生就这么容易,就像一线光明照破黑暗一样,非常容易;如果没有光明,使出浑身的解数也没有用。

(2)由秽入净,从凡转圣,五念门为根本因。

这是什么意思呢?比如发馒头,需要酵母进去,就会"转",如果没有酵母,它老是不变。酵母放进去,就开始变了。从秽土到净土,从凡转圣,"五念门"就是一个根本的东西,往里面一放,天天变天天变。没有五念门,凡夫永远是凡夫,今天是凡夫,明天是凡夫,今生、下生,生生世世都是凡夫,改不了的;但是"五念门"这个因往里面一放,马上就改变了,就是增上缘,能改变凡夫的本质,成为圣人。"凡夫怎么能变成圣人?"因为有五念门,加了五念门的"酵母"进去,不就变了嘛。

(3)五念门推根归本是弥陀的愿力。

推根归本,弥陀愿力为增上缘。五念门就是念阿弥陀佛的愿力,"观佛本愿力,遇无空过者,能令速满足,功德大宝海"。所以,五念门就是归为一念——念佛,乘佛愿力。

(4)不言临终, 破实生死见。

刚才说了, 昙鸾大师在这里没有讲临终。讲往生不讲临终, 这 真是绝了。他为什么不讲临终?临终是可以讲的, 并不是不能讲; 但是这里是为了破实生死、实众生。那么, 一定要破了才可以往 生吗?也未必。像我们这样没有破的, 认为有实众生、实生死的, 没关系。所以, 第十九愿就说"假令", 加了"假令", 也是很有意 味的。

在《观经》和《阿弥陀经》里都讲临命终佛来接引,这是对哪种人讲的?就是对我们这些没有智慧的,认为有实众生、实生死、实临终的人,"好了,行吧,接引你,这下你放心了吧?"

(5)平生业成, 念念业成, 心心业成; 亦念念临终。

因为不言临终,破实生死,所以平生业成,念念业成,心心业成,也是念念临终。

这个"念念临终",大家一定要有这个观念,这就是无常观。 所以印光大师也说,常把"死"字贴在额头上,这不就是念念临终吗?念念是生,念念是死,新的一念形成就是生,过去的一念谢灭就是死。所以,怕死,都是假的,都是虚妄,自己吓唬自己。

(6)净土我与此世我,不一不异。

这是个结论,净土的我和此世的我,"不一不异"。"不一","净 土我"是全新的,是菩萨,"此世我"是凡夫;"不异",是"此世我" 夫的,相续的果报显现出来。

如果"决定一",那不能往生了,因为没有因果的道理。"决定

一",那在这里就老在这里,释净宗还是释净宗,永远都是这个样子,那怎么去往生啊?不可能去往生,就是在这里了。

如果"决定异"呢,也不能往生,因为不相续,跟你没有关系, 有往生跟你也没有关系。"决定异",两回事,你也不能往生,不是 相续的。

因为不一、不异,才有因果相续的道理,念念作因,平生业成,往生净土。

念念秽土假名人,念念净土假名人。

把这两点结合在一起,"秽土假名人"和"净土假名人"本来 是指两期不同的生命;但事实上,我们这一念念"南无阿弥陀佛", 当下我们就是"净土假名人"了,我们并不是等死了以后才成为 "净土假名人",我们现在就是极乐世界的人了,我们就在极乐世 界落户了。虽然还在秽土,那当然还是秽土假名人;但是念念又是 净土假名人;这是不可思议的。

如种子生长, 乃至命断时分, 舍此如幻身, 证彼如 幻身。

"如幻"就是假名,是虚幻的。秽土如幻身是流转轮回;净土如幻身就可以分身十方界,刹那之间广度众生,而且证悟无生法忍,那是不一样的。

每当我们起烦恼的时候,都是把"秽土假名人"这一点看得太 认真了,但如果想到我们是净土假名人,那不就很自在、很高兴、 很欢喜了吗?

### ④生之义

我们看第四个要点"生之义",这一点就不详细解释了。希望 大家配合第五个要点,慧净上人的《第十八愿讲话》第七章第三节 "往生之义",上人讲得很详尽,很好,大家看看。

这里的"生之义"我们列了十点。

一 弥陀呼唤, 欲生我国
释迦发遣,愿生彼国
舍此往彼 往生 指方立相取舍宛然
莲花化生
正觉华化生
工党华化生
清净智海生
一生永生 无量寿
生即无生
生即平等 眷属平等,与夺无路;本则三三之品,今无一二之殊
往生非往死 此界有生必有死净土无生亦无死

第一, 弥陀呼唤, 欲生我国。"生"是弥陀的呼唤, 弥陀说"你要欲生我国"。我们对这个"生"字是非常陌生的, 谁愿意往生西方极乐世界啊?想也想不到, 根本就没想过。所以, 阿弥陀佛就呼唤我们:"你要来往生我的净土!"

第二,释迦发遣,愿生彼国。释迦牟尼佛发遣说"愿生彼国"。

"释迦、弥陀也都喊得够辛苦了,释迦佛你来一趟也不容易,劝我愿往生。好吧,那我就听话,愿往生了",这就叫"舍此往彼"。

第三,舍此往彼。我们即使有实众生、实生死,也没关系,净 土法门是有取舍的法门,所以我们这个"生"是舍此往彼。往生, 指方立相,取舍宛然。这样比较符合我们凡夫的心态。

第四,莲花化生。舍此往彼是怎么往生呢?是莲花化生,在莲花里化生的,莲花对我们特别重要。

第五,正觉华化生。这个莲花是如来的正觉花,是阿弥陀佛的 正觉,不是一般的花,所以叫"正觉华化生"。后面的页码都是《圣 教集·往生论注》当中相关的内容,大家可以翻到那里去看。

第六,清净智海生。"正觉华化生"又是阿弥陀佛的"清净智海生",是清净的;当然,"正觉"就是清净,是阿弥陀如来的智慧大海所涌生的,于佛智慧无有退动,决定成佛。

"海"者,言佛一切种智深广无涯,不宿二乘杂善中下 死尸,喻之如海。

"二乘人"阿罗汉,一看像死尸一样,人天杂善简直就是死尸 在大海里泡着,臭了烂了,推到岸上来,不要了。

"清净智海",大海之性是清净的,大海本身这种性清净,就会排毒、排异,这些杂染、杂毒,就被排出去,推出去,不要。极乐世界清净大海众,极乐世界"清净智海生",阿弥陀如来的清净智慧大海中,哪有可能存在这种杂毒之善?怎么可能存在二乘、杂善死尸?不存在的。所以,到了极乐世界都是大菩萨,清净智海,决定

成佛。海水一味大咸,绝对不会有第二种味道。

第七,一生永生,无量寿。不过,"一生永生"容易让人误会,成为常见,"永远生了"。不过我们是凡夫,也没关系,这样一听也高兴。祝寿时祝无量寿,很高兴。

第八, 生即无生。刚才我们引用的, 《圣教集》306页也有。

第九,生即平等。平等好不好?平等当然好了。今天我的微信上发表了一篇文章——《平等和远近》。我们一般认为平等就是一模一样,那是凡夫的平等。阿弥陀佛极乐世界的平等不是那样的,是种种相,相好庄严,并不都是一模一样——显现一切差别,然而平等圆融无碍,这是真正大平等、究竟平等。

如果说一定要相上完全一样才是平等,那反而不是佛菩萨这种活泼的、生机勃勃的平等,那就是一种死的境界。不是那样。

"眷属平等,与夺无路",读起来都非常舒服。

第十,往生非往死。这个大家要注意,如果不到极乐世界的话,在这里就是行尸走肉,活着等于死了,从来没有活过;"往生",只有到极乐世界,佛性的生命才真正地活过来。

# 讲学的收获

正讲之前,有一点点感想和大家分享一下。这次《往生论注》的学习,对我本人来讲有非常大的加持。在讲学之前,计划讲60到80个课时。《往生论》和《往生论注》,我相对还是比较熟悉,也仔细读过几遍,自己认为大致准备得比较充分。但这次和大家共同

学习的时候,就发现越学越法喜,越学内容越多,可以说是妙味无穷,源源不断,非常法喜。我希望大家都能和我一样,共同法喜。

非常感恩有这次讲学的机会。好像我在上面担任讲者,大家在下面作为学员,其实讲的人学得更多,因为要讲给大家听,每一节课都会作精心的准备。比如今天这份讲义,几天前我就已经做好了,所有要讲的内容都已经胸有成竹;即使这样,从早上一起来,到上午十点钟讲课之前这段时间,我一般不会接待任何人,也不会回答任何问题,而是凝练、酝酿讲课的内容,希望讲课时透达地表达出来。

所以,在这个过程当中,自己会有很多收获。一方面,我们是在学习、了解阿弥陀佛的本愿,阿弥陀佛当然是要加持的;再者,这次在五台山文殊菩萨的道场,文殊菩萨的加持力也特别猛烈;还有,我们学习昙鸾大师的《往生论注》,昙鸾大师会加持,天亲菩萨也会加持,龙树菩萨也会加持;而且,我们好几千人共同学习,法师、莲友们也都会加持。

我希望大家学完之后,将来也要学着去讲,不光是听。讲给受 众听,自己必须作充分的准备。不要怕,不用担心,只要上讲台,就会有加持,不上讲台永远都会胆小。

讲学有什么好处呢?它本身就是"闻其名号,信心欢喜"。首 先自己要反复思维,反复听闻。"闻其名号"才能"信心欢喜",《阿 弥陀经》说"闻说阿弥陀佛,执持名号",这句名号,能不能念得信 愿坚固、稳定,能不能相续称念下去,有没有念得法喜,和"闻说 阿弥陀佛"非常相关,如果这方面很淡的话,就没有力量。

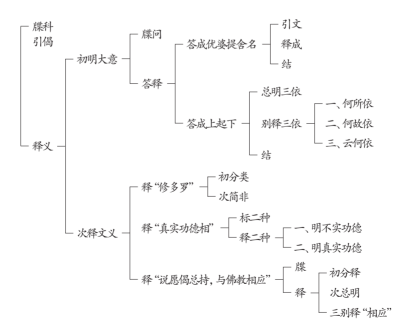
比如说,《往生论》愿生偈是二十四首,其实第一首偈子几乎 将愿生讲完了。第一首偈子只有四句话二十个字:"世尊我一心, 归命尽十方,无碍光如来,愿生安乐国"。这是天亲菩萨说他自己 念佛愿往生。但是,后面的观察门用了二十一首偈子,按说是不成 比例的。第一首偈就讲了三念门,真正说起来只有十五个字,"归 命尽十方无碍光如来,愿生安乐国";观察门用了二十一首偈子, 这之间差了六七十倍。天亲菩萨为什么写这么长的观察门呢?因 为这是要"起观生信"。

从念佛来讲,专称这句佛号就可以了,我们就念南无阿弥陀佛,这就是前面的第一行偈,专修念佛。但是要成就这个专修念佛,就要有广大的教理基础,要有深厚的闻熏过程。所以如果有条件,就尽量在这方面着力一些。

和大家学习、交流,对我们就是一个加持、促动,这个机会不要浪费了,不要胆小、怕不会说,一上讲台就会说了。

# 三、释第二行成上起下偈

请大家翻到《圣教集》237页,讲义第五集,今天我们学习《往 生论》赞偈的第二首"成上起下偈"。



# (一)分科与通释

首先对照科判表通释文句。大致分三科: 牒科、引偈和释义。

# 1. 牒科

次成"优婆提舍"名,又成上起下偈。

这是牒科。"牒"的意思就是顺接,在"分偈章门"中已经说明了这一点,所以这里是从上面顺接下来的。大家翻到《圣教集》 233页,倒数第4行:"第二行论主自述'我依佛经造论,与佛教相应',所服有宗。何故云此?为成'优婆提舍'名故,亦是成上三门、起下二门,所以次之说。"这是"分偈章门"当中的第二行偈。第一行偈的三念门解释完之后,就是次下这一科。

我们再翻回237页,这两句话就是承接上面来的,所以叫作"牒科",顺接这样的分科。前面一句话,"释第一行三念门竟",第一行偈三念门已经解释完了,下面就解释第二行偈,"次成'优婆提舍'名,又成上起下偈"。

#### 2. 引傷

是哪一首偈子呢?接下来引用第二行偈。

昙鸾大师的文辞非常优美,非常简略,一个字都不多啰唆,而 且天衣无缝。"又成上起下偈",接下来就把偈子往里一安:

我依修多罗,真实功德相,说愿偈总持,与佛教 相应。

# 3.释义

偈子引完之后,下面释义。释义分为两大部分:"初明大意""次释文义"。分为"初"和"次"。

"初明大意","初"就是一开始;"大意"就是重要、根本、原则性的义理,"意"就是意义、义理。

"次释文义","次",不光是次序上摆在第二,同时,它的意义、 分量的轻重也是次一等的。

"大意"是指它原则性、根本性的义理,如果不解释,根本就看不出来。

"文义",就是这首偈子文句的意义,相对次要一点。

#### (1)初明大意

"初明大意"又分为两句,一是牒问,二是答释。

#### ①牒问

什么叫牒问? 牒是从前面来的,因为前面分科的时候说"成优婆提舍名""成上起下"。所以,根据这个分科来问,《圣教集》238页第3行:

此一行,云何成"优婆提舍"名?云何成上三门、起下二门?

这就是牒问。前面已经分科了,这首偈子是"成优婆提舍名", 又是"成上起下偈"。偈子列出来之后,就问:"怎么是成优婆提舍 名呢?又怎样成上三门、起下二门呢?"先问出来。

#### ②答释

接下来回答、解释。问有二问,答有二答。

答"成优婆提舍名"

先看第一段, 答"成优婆提舍名", 先是引文:

偈言"我依修多罗""与佛教相应"。

先引这首偈颂里的两句话,很简略,没有引四句话。这两句话

就足以说明问题,主要来说明"成优婆提舍名",所以引用了四句 偈里的两句偈。

"修多罗"是佛经名;我论佛经义,与经相应,以入佛法相故,得名"优婆提舍":名成竟。

非常干脆利落。先引用偈文,然后再解释,所以在分科表里称作"释成"。"释成",通过解释,成就它的道理,道理解释明白了,叫"释成"。

"结"就是"名成竟",解释完之后总结一下,"名成"就是"成优婆提舍名"。它为什么能够"成优婆提舍名"?就是"我论佛经义,与经相应,以入佛法相故","所以我所作的这部无量寿经论,就有资格叫作优婆提舍"。

"优婆提舍"是佛论议经名。"你写的东西怎么也可以叫优婆 提舍?"因为"入佛法相故"。所以,他的依据就是这首偈子的"我 依修多罗""与佛教相应"两句话。这就是"名成竟",成为"优婆 提舍"名。这是答第一问。

答"成上起下"

接下来答第二问。答第二问也是有次第的,先是总答,简略地说出"三依",文句也很简略。

成上三门、起下二门——何所依,何故依,云何依。

先是总的来说明。这"三依"就能说明它是"成上三门、起下二门"的,这个道理我们还会详细解释。

因为"三依"讲得非常简略,所以接着对"三依"作一个解释, 这就是著名的"三依释"。

何所依者,依修多罗;

偈子说"我依修多罗", 依什么呢?"何所依"就是依什么;"何 故依", 为什么要依;"云何依", 怎么来依。

"何所依者, 依修多罗", 这里的"修多罗"是指无量寿修多罗, 不是指别的经, 就是指"无量寿经", 也就是净土三部经。

何故依者, 以如来即真实功德相故;

为什么要依无量寿修多罗——无量寿三经?因为无量寿三经 所讲的无量寿如来名号、无量寿如来本身,是真实功德之相的缘故。如果不是真实功德之相,当然就没有必要依,即使依了,也得不到利益,因为是不实功德。所以,我们为什么要依净土三部经?这就是教理的根本所在。

云何依者, 修五念门相应故:

怎么依呢?"修五念门相应"。修五念门就是依净土三部经, 就是依如来真实功德相。

成上起下竟。

就把"成上起下"解释完毕了。

我们简单说到这里。我们按照分科就看得出来,昙鸾大师这 里的解释可谓惜墨如金,"三依"说完之后,就说"成上起下竟"。

前面这两段就是解释大意。大意就是"成优婆提舍名、成上起下"两种意思。这两种意思是不容易看出来的,如果不这样解释,

#### 我们怎么知道呢?

#### (2) 次释文义

下面,"次释文义"就是对文句的解释,比较浅显一些。

第一科解释"修多罗",第二科解释"真实功德相",第三科解释"说愿偈总持,与佛教相应"。看讲义的分科就很清楚。

#### ①释"修多罗"

先解释"修多罗",又分为两科,先是分类。修多罗有两种:声闻藏(小乘修多罗)、大乘修多罗。

接下来就是"简非"。"简", 拣去、拣别, "简非"的意思就是把不是的拿开, 天亲菩萨这里的"修多罗"不是小乘修多罗。

"修多罗"者,十二部经中,直说者名"修多罗",谓四《阿含》三藏等;

什么是"修多罗"呢?在佛所说的十二部经教中——十二部经就是指十二个类别,其中有一种类别叫作"修多罗",就是佛所直说的经。一般是指哪些呢?就是指四《阿含》三藏。《阿含》藏是小乘的。

三藏外大乘诸经, 亦名"修多罗"。

"修多罗"有两种:四《阿含》三藏,这是指小乘三藏;除此之外的大乘诸经也叫作"修多罗"。

此中言"依修多罗"者,是三藏外大乘修多罗,非 《阿含》等经也。

这里的"三藏"特指小乘经典;这里讲的"依修多罗",不是依 "四《阿含》三藏",而是依三藏以外的"大乘修多罗",天亲菩萨解 释说"无量寿修多罗"。

这是就"修多罗"文句的解释。

#### ②释"真实功德相"

"真实功德相"者,有二种功德:

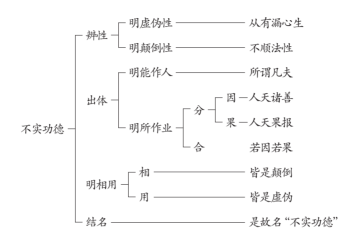
这一段特别重要!解释"真实功德相",先标出有二种,接下来就解释这二种。哪二种呢?一者,不实功德:二者,真实功德。

不实功德

先说不实功德:

一者从有漏心生,不顺法性,所谓凡夫人天诸善、人 天果报,若因若果,皆是颠倒,皆是虚伪,是故名"不实 功德";

大家看讲义第5页的分科。



这一段分为四科:第一,辨性;第二,出体;第三,明相用;第四,结名。

从前面三个方面——性、体和相用,说明它是不真实的,是虚伪的:是故名"不实功德"。所以,先是辨性。

性是什么?"一者从有漏心生,不顺法性"。一是虚伪性,"有漏心生",是从凡夫有漏心所生的。"漏"就是烦恼,当然它是虚伪的,因为凡夫的心是不实的。二是不顺法性,这是说明它的颠倒性,不顺就是颠倒,顺法性当然就不颠倒。这两句话已经把它的性质定下来了。不实功德,凡夫有漏心中所修行的一切,不顺法性,当然是不真实的。所以,从本性、本质上,它都是不真实的。这是第一个层面。

第二,出体。是哪些不实功德呢?不实功德到底也是功德,但 是它不真实。"出体"就是说,所谓不实功德,具体是指哪些方面。 "所谓凡夫人天诸善、人天果报,若因若果",出体分成两部分:能作人和所作业。

- "能作人"是指能作的人,就是所作的功德是谁作的。
- "能作人"是谁?是凡夫。凡夫所作的怎么能真实呢?能作的 人本来就不真实。

那所作的业呢?也不真实。

所作的业又分为两部分:一是分开来说,"人天诸善"是因,"人 天果报"是果。人天果报是人天诸善所感来的,行善法才能得人天 的果。二是合在一起说——"若因若果"。

有人说"这不是很啰唆吗?"一点也不啰唆,这句话不能少,非常有韵味,而且和下面这首偈子——"观彼世界相,胜过三界道",以及"'道'者,通也,通因至果,通果酬因",互相也有衔接关系,所以这里一定要把它点出来。

"若因若果"这句话一加进来就显示:凡夫所作的,不论是因还是果,通通不真实。这就是出体,说明不实功德到底指哪些事。 凡夫所做的一切,"若因若果"都是不实功德。

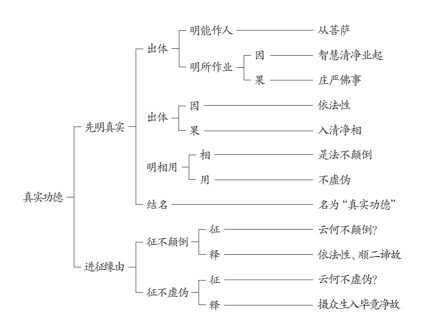
下面明相用,是什么相、有什么作用。相,"皆是颠倒",相是颠倒相;用,"皆是虚伪"。虚伪是什么意思?不是说它是假的,来骗你,而是说它没有真实的作用,不能让你生到真实的净土,不能让你得真实的解脱和真实的功德。修来修去还在三界里打转,还在轮回当中,没有真实的力用,所以它的用虚伪。虚伪就是虚作,反过来相对的就是"不虚作功德"。

"结名"就是最后一句话,"是故名'不实功德'"。

不实功德有三个层次的不真实:第一性不真,第二体不真,第 三相用不真。"体不真"当中"能作人"也不真,"所作业"都不真; "因"也不真,"果"也不真,这是极为贬斥。

#### 真实功德

二者从菩萨智慧清净业起, 庄严佛事, 依法性入清净相, 是法不颠倒、不虚伪, 名为"真实功德"。云何不颠倒? 依法性、顺二谛故; 云何不虚伪? 摄众生入毕竟净故。



"真实功德"分为两大科: "先明真实", 说这是真实功德; 接下来"进征缘由", 进一步征问为什么叫"真实功德", 为什么不颠倒, 为什么不虚伪, 这叫"进征缘由"。

"先明真实"也有四科,这四科跟"不实功德"是翻对的,不过次序不同,把"出体"放在第一,"不实功德"把"辨性"放在第一。

"出体",什么样的功德称为真实功德呢?"菩萨"是"能作人"——"明能作人",下面"明所作业"。"所作业"也分为因和果: "智慧清净业"这是因;它所起的种种庄严之事,"庄严佛事",这是果。配对起来很清晰。

这里的真实功德是限定在菩萨,凡夫没有真实功德。而这里的"菩萨"并不是凡夫菩萨,为什么?"智慧清净业",所谓"智慧",就不是有漏心,是顺法性,了悟无生,彻证无生,这样的业才称为"清净业","智慧""清净业"这之间有相续的关系。"智慧清净业"为因,"庄严佛事"为果。

"出体"下面是"辨性",说它的性。辨性也分为因和果。因就是"依法性",这种"智慧清净业所起"的,本身是依顺法性的;因为依法性,所以它感的果就"入清净相"。这是它的性。

"相用",有这样的体性,它的相用怎样?"是法不颠倒、不虚伪",相是不颠倒,用是不虚伪。

然后"结名","名为'真实功德'"。

接下来"进征缘由",进一步问,"云何不颠倒?"为什么不颠倒呢?因为"依法性、顺二谛故"。颠倒不颠倒,是依什么为标准?

依法性为标准。如果依了法性、顺了法性,这就是不颠倒。

法性是什么? 法性寂灭, 法性就是涅槃, 法性就是真如实相, 法性就是诸法本来空性、寂灭, 这是诸法的本来相状, 本来体性, 本来真实。依了这个法性, 这就是顺。

我们凡夫违逆法性。法性寂灭,不生不灭,我们认为有生有灭,那当然就颠倒了。

菩萨为什么不颠倒?"依法性、顺二谛"。"二谛"就是"空有二谛",或者叫"真俗二谛",任何一法都有二谛。我们凡夫往往执著"有"这一边,认为是实有的;小乘往往执著"空"这一边,认为是空的。如果偏于一边,就不能行于中道。"顺二谛",就是空有圆融,就是行于中道,行于中道就能入清净相。

如果依凡夫的知见,一定是有实众生、实生死,这样肯定不能 入清净之相,这是颠倒、虚伪、染污的。

如果只是小乘的寂灭,"灰身灭智"的"空",也不是中道清净 实相,不能入清净相。

所以,能够"顺二谛",就能入清净相。

"云何不虚伪",为什么说它不虚伪呢?因为这样的功德是"菩萨智慧清净业功德所起,庄严佛事",这种功德能够摄受众生,让他们进入毕竟清净的国土,也就是"凡夫入报"。能够让凡夫众生往生到佛毕竟清净的国土,这才显示不虚伪。反过来,人天诸善、人天果报,让你生天,让你做玉皇大帝,让你做大梵天王,做完之后又去六道轮回,这不就是虚伪吗?不能到净土。

这是显示菩萨的真实功德。

#### ③释"说愿偈总持,与佛教相应"

分释

接下来解释"说愿偈总持,与佛教相应"。

"说愿偈总持,与佛教相应"者:

"持" 名不散不失。

"持"是什么意思呢?"持"就是不散开、不丢失。像我们用手 持一个东西,端在手上,不会丢落、撒掉。

通过《愿生偈》,能够摄持净土三部经的义理,既不散落,也不丢失,这叫"'持'名不散不失"。

"总"名以少摄多。

"说愿偈总持",为什么叫"总持"呢?净土三部经的文句很广泛,但现在不用那么多话,只是用二十四行偈,就把净土三部经的 所有义理总纳在一起。所以,"总"是"以少摄多"。

"偈"言五言句数。

当然,七言偈也是偈,五言偈也是偈,四言偈也是偈,这里讲 的是"五言句数"。 "愿"名欲乐往生。

"愿"是欲乐,想往生。

"说"谓说诸偈论。

这是解释"说"字,很好懂。

总明

上面先分释,接下来总明:

总而言之,所说《愿生偈》,总持佛经,与佛教相应。

别释"相应"

"相应"两个字前面没有解释,这里补充解释:

"相应"者,譬如函盖相称也。

"函"就是盒子、容器,"盖"就是上面的盖子。"函盖相称",容器和盖子大小相当。

在这段文当中,"函"是指净土三部经,《无量寿经》;"盖"是指《愿生偈》。《愿生偈》所讲的内容,必须跟净土三部经完全吻合,不大不小,这才可以。净土三部经所讲的功德尽虚空遍法界,《愿生偈》所讲的功德也要尽虚空遍法界。净土三部经所表达的是什么?十方凡夫众生念佛能往生,那《愿生偈》表达的也要一模一样,不能不一样,这就是"函盖相称"。

# (二)要点

刚才我们顺着科文把文句疏通了一下。下面我们看讲义,说 明它的要点。

前面我们已经学了第一行三念门,这里是第二行"成上起下偈"。整个二十四行偈,前面这三行偈互相之间跨度是最大的。第一行偈、第二行偈和第三行偈,从它们的文句、文义、内容、表现形式来看,跨度特别大,容量也特别大。

第三行偈进入观察门之后,都是比较类同的。第一首是观"清净功德",第二首是观"量功德",第三首是观"性功德",这都比较类同。

昙鸾大师的解释,显示出他的风格特别灵活。

# 1. 成优婆提舍名

我们看第一点"成优婆提舍名",为什么把它作为要点说呢?讲义当中列了四点。



第一,辨优婆提舍。在辨优婆提舍名的地方,解释到"优婆 提舍"。

第二,解《论》名目。"解《论》名目"这一节也解释到"优婆 提舍"。

第三,分偈章门。也解释到"优婆提舍"。

第四,释第二行成上起下偈。这里又解释到"优婆提舍"。这 里解释优婆提舍,说了三句:次成优婆提舍名、云何成优婆提舍 名、得名优婆提舍。

把它们列在这里干什么呢?这一共有七处,这七处都是解释优婆提舍名。这七处,章节跨度比较大,从玄义到文义,都说到了。

加P231"明经体"、P233"解《论》名目竟"二处引题号,共九处或解释、或提到"优婆提舍",频次之高,令人注目。其所释放的信息,在建立本论之权威性及吾人依之修学之可靠性。

《往生论》本身非常简洁,为什么要这么高频率、翻来覆去地

说呢?它的意义在哪里?它所释放的信息,这里说了:在于建立本论之权威性及吾人依之修学之可靠性。

反反复复地说这是"优婆提舍",这是等同佛的论议经,就说明这部《往生论》的权威是不可动摇的,跟佛经是平等的,要引起重视。我们依这部《往生论》来修学,那当然是绝对稳当可靠的,无可动摇,无可怀疑,所以好几处说到"优婆提舍"。

我们看讲义第2页,从三方面来说明"优婆提舍"。



首先,"明此间无正名相译"。没法翻译,这就显示它的尊高。为什么没法翻译呢?因为此间本来没有佛教。佛的论议经叫"优婆

提舍",这里没有佛教,所以无法翻译。

如果勉强翻译为"论"也是可以的,我们叫《往生论》。但是这个"论","争论"也是"论","讨论"也是"论",只是论议而已,所以不能显示尊卑。比如女人,妈妈也是女人,女儿也是女人,妈妈和女儿之间毕竟上下有序,如果只讲"女人",那就显示不出来了。

如果讲"论",世间的论也是论,佛法的论也是论。特别是佛 所讲的论议经,不可以和世间法相提并论,所以就不翻译,直接叫 "优婆提舍",显示佛法的尊高、可贵,也显示这部论的特殊。

第二,"明论之地位义同佛经"。下面列了六句话,这六句话 的意思都一样。这都是《往生论注》的原文,大家可以查查在哪一 页:"佛论议经名""与佛教相应""与佛义相应""与经相应""入 佛法相""佛亦许名优婆提舍"。

因为入佛法相,佛赞许菩萨所造的论也可以和佛的论议经一样,称作"优婆提舍"。所以,昙鸾大师不厌其烦地用这么多话来说明它义同佛经。

第三,"明依论修学之权威可靠"。既然如此,我们依论修学就权威可靠。这里也列了几条:"所服有宗""愿生有宗",前面我们都解释过了。天亲菩萨"所服有宗",那当然我们跟着他修学也是所服有宗。"服"就是服膺,顺从佛的经教,这是有宗旨、有依据、有来源、有权威的。"愿生有宗",我们愿生西方极乐世界,是有来历、有根据的,是根据这优婆提舍、根据这净土三部经。

这样的依是怎样的依呢?就是"三依":何所依、何故依和云何依。

# 2. 天亲菩萨的自信

下面我们看第二点,说明天亲菩萨的自信。

有人问: "释迦牟尼佛都灭度九百年了,天亲菩萨才出生,他 造这部论,说'与佛教相应,佛许名优婆提舍',是哪尊佛许的?怎 么许的?"这些,我们都不能以凡情来测度。天亲菩萨自己跟佛之 间有相应,有感通,他就可以这么说。"那我说不行吗?"你说就不 行,你说不管用。

法藏菩萨发愿说:"斯愿若克果,大千应感动,虚空诸天神, 当雨珍妙华。"法藏菩萨就敢说;那你说说看,你说了,一朵妙花 也不掉下来,你说没用啊!地藏菩萨就可以发愿说:"地狱未空, 誓不成佛;众生度尽,方证菩提。"他发这个大愿,那就是大地六 种震动。你也可以念一遍,你念一遍不管用。天亲菩萨说:"我依 修多罗,真实功德相,说愿偈总持,与佛教相应。"他说与佛教相 应,就是与佛教相应!你也写一篇文章,说"我依修多罗,与佛教 相应",自己说了都没有底气,这个不行。

为什么他就可以这样讲?这就是菩萨,菩萨自信,菩萨称为 "法子"。他说:"这是我老爸!"说得理直气壮,这叫父子相亲。作 为菩萨,他了解佛的本心本意,他这样说,有不可动摇的权威性。 我们说就不行,我们没有这样真实的力量。

#### 善导大师的自信

这里举出两位祖师,一位是天亲菩萨,一位是善导大师。《圣教集》714页这段文,大家也是经常读到的。《观经疏》的最后一段:

此义已请证定竟,一句一字不可加减,欲写者一如经法,应知。

这段话你敢讲吗?不敢讲,讲了谁也不认可你。如果要抄写《观经疏》,要像对待佛经一样,"一句一字不可加减",这就是权威,这就是自信。

为什么善导大师就可以这么说?而且这么说了以后,别人都不会皱眉头:"你怎么可以这样说?"从古到今,谁敢这样叫板?

天亲菩萨这么说了,从古到今谁都说"是!"善导大师这么说了,谁都合掌。你要是这么说了,旁边的人马上就跟你叫板了:"大妄语!"

这些就是祖师、菩萨的自信。为什么可以自信?因为和佛同一性质。这种自信是从智慧光明当中涌现出来的。比如光明能破黑暗,这不需要向别人请示,一照就破了。光明不需要别人来证明,它自身就是证明,它就是光,它就是明。

像诸大菩萨,像善导大师这样的祖师,他们跟佛是一个心,是 光明相通的,当然就是一个性质、一个体性,本身就是从光明中来 的。"光明和尚",大心海所出,不需要别人来证明,我们听了之后, 自然也会很信服。

# 3. 三依

"三依"的名目,出自梁《摄论》。《摄论》全称《摄大乘论》,有 好几种译本,梁代翻译的叫梁《摄论》。

"三依"的教理是非常深的。尤其是昙鸾大师用在这里,可以 讲对净土宗的建立是根本性的。

我们先解释"三依"的意思,"三依"就是"何所依,何故依, 云何依"。

何所依者,依修多罗;何故依者,以如来即真实功德相故;云何依者,修五念门相应故。

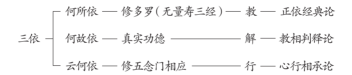
"何所依",就是依什么;"何故依",就是为什么依;"云何依", 就是怎样依。

后面进一步说明:"何所依",依的对象,就是无量寿三部经, 无量寿修多罗;"何故依",依的理由,为什么要依?就是依真实功 德,如果依不实功德,那没有用;"云何依",依的方法,怎么依呢? 修五念门相应,简单讲,就是专念"南无阿弥陀佛"六字名号。

很多人求生西方极乐世界,结果依个不实功德,靠自己的杂行杂修杂善去往生,那是不实功德,不足以依据。"你靠什么?""靠我自己修行。"靠你自己修行,这个理由是错的。

"从有漏心生,不顺法性,所谓凡夫人天诸善、人天果报",你 自己修行的,无论如何都是颠倒,都是虚伪。

我们看第二张表。



第一,何所依,无量寿三经。这是指"教"。

一个宗派、一个法门的建立,"教"特别重要。你是依什么?这 就是净土宗正依三部经的来源。

修净土法门,不是依《金刚经》,也不是依《楞严经》。《金刚经》《楞严经》是不是真实功德呢?是的。但是我们来依,就不是真实功德。为什么?《金刚经》说"无我相,无人相,无众生相,无寿者相",如果这样能做到,就叫"如实修行相应",就是真实功德。结果天天不离我相人相,《金刚经》我们是依不上的。所以对我们来讲,不是真实功德。

天亲菩萨说了:"我依修多罗,真实功德相"。净土三部经对我 们凡夫众生,就是真实功德相。对凡夫众生有真实功德相的,只有 净土三部经,除此之外通通都没有。

《金刚经》,六祖大师耳朵一闻就开悟了,我们抄了多少遍也没有开悟,所以对我们不是真实功德相。

这个"教",就显示"正依经典论"。净土三部经成为净土宗的 正依经典,它立论的依据在哪里?这里就是立论的依据之一。

第二,何故依者,真实功德。真实功德是解门,这就是"教相 判释论"。

怎么叫教相判释呢?就是我刚才所讲的那段话。佛法有了义, 有不了义;有真实功德,有不实功德。

无量寿三部经对我们凡夫众生,就是真实功德,这就是教相的判释。判释它是最高的,是如实修行的,是真实功德的。依这三部经,决定可以得利益。

如果依禅宗、天台宗、华严宗的经典,从法体的本身,属于真实功德。对于上根利智的众生来说,能够契入,就有真实功德;对于障深慧浅的凡夫众生,那就是结个缘,种个种子,那就不成为真实功德。

这里的教相判释是说, 无量寿三经对于我们是真实功德。

龙树菩萨判教的时候,着手点不一样。他判"难易二道",从修行的效果来看,一看,"易行道,那我能修得来!"如果只是易行道、不是真实功德,容易是容易,那有什么用呢?天亲菩萨在龙树菩萨"难易二道"的基础之上进一步说明,这个不仅是易行道,而且是真实功德,是真实之道。

"真实"两个字,大家不要以为很简单。佛法里讲真实,那就是佛啊,菩萨还没达到究竟真实。所以,讲真实、讲实相、讲法性、讲清净,都是讲佛,只有佛才"不虚作住持功德","观佛本愿力,遇无空过者",佛功德不虚作。当然,菩萨也得了几分真实,但没有得全分。

这是第二,何故依,就是"教相判释论"。成立一个宗派,一定 要判教;判教的理论依据、来源,就是这部《往生论》。这里讲的 "真实功德",就是来源之一。

有人问"你念南无阿弥陀佛,就念这几个字就行啊?""对!就念这几个字就行。"为什么?如实修行相应,真实功德相。"如来即真实功德相",佛就是真实功德;你念南无阿弥陀佛,就得真实功德,决定往生。

第三,云何依,修五念门相应。这就是行。

"五念门"跟"五正行"的关系,也是比较清楚的,以后我们再说。

"教"是来源,"解"和"行"是附属于"教"的。"解"是解什么?解这个教,对无量寿三经真实理解了。怎样来行持呢?解行并进,由解起行。怎样获得真实功德?修五念门相应,这就是"心行相承论"。

"心行相承","心"就是安心,"行"就是起行,在五念门当中安心起行。安心,就是第三门的"作愿门"和第五门的"回向门",作愿门自利,回向门利他,愿自己往生,愿共众生往生;起行,主

要就是指第一"礼拜门"、第二"赞叹门"、第四"观察门"。

心行相承,善导大师就把它分为安心、起行、作业。善导大师 的五种正行,讲的都是起行;安心是讲在三心当中,就是至诚心、 深心、回向发愿心,和"五正行"是分为两处来解释。

从这里可以看出, 二位祖师是一脉相承的。

"正依经典论""教相判释论"和"心行相承论",这是一个 宗派建立的基本要素。这三个基本要素在"三依"的解释中都包 括了。

当然,《往生论注》还不是净土宗完整的形态,它有这几方面的意思,但没有非常详明地表达出来。像"正依经典论",在善导大师《观经疏》五种正行的地方,"言正行者,专依往生经行行者""一心专读诵此《观经》《弥陀经》《无量寿经》等",就说了"正依经典",正行、专依的经典是三部,特别明确。由此看出,从《往生论注》到《观经疏》,在教理建设的成长过程中,有明显的相承关系。

"教门"就是"正依经典论","解门"就是"教相判释论","行门"就是法门相承的安心起行,这是很清楚的。

所以,《往生论注》可以说是净土宗教理框架的雏形。"雏形",就像小鸡还没出壳,但是它的形是完整的,壳一破就成小鸡了。以 昙鸾大师"三依"的解释来看,净土宗在昙鸾大师那个时代已经具 备雏形,所以昙鸾大师《往生论注》的地位和作用非常崇高。

我们看第三张图表。



"三依"分"能依"和"所依"。这里是要特别说明三经一论的框架结构关系。"所依"就是"三经","能依"就是"一论",即《往生论》,因为《往生论》是依据三经撰写的。

"所依"的"三经"又分为"能诠"和"所诠"。"能诠"就是修 多罗,也就是无量寿三经;修多罗"所诠"的内容就是真实功德 相,所以说"我依修多罗,真实功德相"。这之间也有能所关系:讲 起来就是三经;这三经,昙鸾大师解释为"以佛名号为经体","真 实功德相"说到底就是一句南无阿弥陀佛,所以三部经的根本内 容、体性,就是这句佛名号。

"所依"的"能诠"就是"何所依","所诠"就是"何故依","能依"就是"云何依"。"云何依"的五念门是天亲菩萨依据三部经所创立的,"修五念门相应","相应"什么呢?相应于"修多罗"和"真实功德相",所以它们之间构成了能所关系。

这样,我们就非常清晰地知道,三经和一论有能依和所依的 关系。既然三经是以佛名号为体,那么依准于三经的一论一定 是以称名愿生为宗。所以,"五念门相应"其实就是称名愿生为 宗旨。

宗和体的关系, 宗是"会体之枢机, 修行之纲领", 目的是契

入体性。体,是以佛名号为体,那么宗——称名愿生,就跟它的体性相契合。由此看出三经一论之间的理论框架关系。

"教""解""行","正依经典论""教相判释论""心行相承论"等等,这都是净土宗教理的框架,说明《往生论》和《往生论注》的重要地位。

我们看下面的图表。



前面是"五依",后面是"净土宗特色",这之间有对应关系。 五依中间的三依——"依的对象""依的理由""依的方法",是 从前面的图表中抽取的,另外加了第一点"依的主体",和第五点 "依的利益"。

"依的主体", 谁来依呢? 天亲菩萨就用了一个字——"我", 天亲菩萨本身当然是圣者菩萨, 但是他说"普共诸众生, 往生安乐国", 关于普共的众生, 昙鸾大师明确说明就是凡夫。所以这个"我", 普及性地讲, 就是我们每一位, 就是凡夫。

"依的对象"就是修多罗,就是无量寿三经。

"依的理由",因为这三经对于"我"这样的凡夫是"真实功 德相"。

这两点,就是本愿的内涵。三经的成立是依弥陀的本愿;三经 所诠释的教理,所展示的内容,之所以对我们凡夫之人能够是"真 实功德相",是因为阿弥陀佛的本愿。如果没有阿弥陀佛的本愿, 我们就得不到真实功德。一般大乘经典,对我们是疏离的,不能成 为我们的真实受用、真实功德。

"依的方法",天亲菩萨说"修五念门相应"。关于五念门的核心,在《往生论要义》中有详细辨解,就是称名和观察。这里就直接指出"修五念门相应",本愿所选择、凡夫所易行的,就是"称名",这也是从前面"称名愿生为宗"抽列出来的。

"依的利益"有两种,就是此土的利益和彼土的利益。此土的利益就是"得如实功德,决定往生"。为什么呢?因为是与五念门修行相应;相应于什么?相应于佛的本愿真实功德。因为"如来即真实功德相",所以"此功德如实故,修行者亦得如实功德。如实功德者,决定得生彼土",这是昙鸾大师《往生论注》的原话。这是在此土得的利益。彼土得的利益就是"速得成就阿耨多罗三藐三菩提"。

关于此土的利益,后面有一个说明,就是"平生业成,现生不退"。因为得真实功德,所以今生往生业事成就。如果是不实功德, 往生业事不成就。

什么叫"真实功德"?能摄众生入毕竟净,不虚伪,不颠倒。昙

鸾大师说,这个真实功德能够摄受众生进入毕竟清净的净土,当 然决定往生,这就是"平生业成"。"现生不退",不可能退下来。有 这两点利益。

彼土的利益,《往生论》说得很清楚,"速得成就阿耨多罗三藐三菩提",这样的境界就是报土。为什么能够快速成就?因为这是报土境界,是真实、第一义谛、妙境界相的报土。

把它们列出来,刚好配对净土宗特色的四句话:"本愿称名, 凡夫入报,平生业成,现生不退"。

关于"得如实功德,决定往生",这句话的出处在《圣教集》 287页倒数第2行:

一者,在此作想,观彼三种庄严功德。此功德如实故,修行者亦得如实功德。如实功德者,决定得生彼土。

这是此土的利益。

翻过来288页,这是彼土的利益:

二者,一得生彼净土,即见阿弥陀佛。未证净心菩萨, 毕竟得证平等法身,与净心菩萨,与上地菩萨,毕竟同得寂 灭平等。

这就是速得成佛,也就是"入报",这是报土境界。不论是净心菩萨,还是凡夫,到了极乐世界都"速满足功德大宝海","速得成就阿耨多罗三藐三菩提"。教理非常清晰。

当然,这里说的是观察门"得如实功德",那我们称名是不是也"得如实功德"?看到这里,不要觉得矛盾,"说的是观察门,你

怎么说称名呢?"这里主要是说,观察门之所以"得如实功德",是因为所观的对象是真实功德。而三种功德庄严浓缩就是一句名号,所以我们称名,所称的名号是真实功德,对境是真实功德,如来是真实功德相;所以,"此功德如实故",展开就是三严二十九种,收缩起来,"如来即真实功德相"。很显然,我们称念这句"南无阿弥陀佛",就包含了观察的所有功德,所以决定得生彼土。

### 4. 成上三门,起下二门

"成上三门,起下二门"这个要点,下面列了几个分点。

"成上三门,起下二门",这句话很容易随便读过去,一滑而过,但其中的内容很多。

### (1)何故上三下二

《往生论》何故分为上三门、下二门?可否上四下一、上二下三?

这里的问有两重含义:一是问"上"和"下",二是问"三门"和"二门"。为什么不分为上四门、下一门?或者上二门、下三门?或者上一门、下四门?这里问的是《往生论》,不是《往生论注》。

天亲菩萨造《往生论》,有五念门,第一首偈子就包含了三念门,三念门和后面的观察门、回向门之间隔断了,加了一首成上起

下偈。为什么要在这里分为两段,然后说"上"和"下"?这有必然的道理。

上三门是什么?是自信。下二门是教人信。上三门是天亲菩萨自督之言,"我一心归命尽十方无碍光如来,愿生安乐国"。天亲菩萨能不归命吗?归命肯定是有的;能不称名吗?称名是方法;"愿生安乐国"是目标。归命、方法、目标都不能少,这三门一定是完整的。他不可能说"世尊我一心,归命尽十方,无碍光如来",然后底下没有了,不会这么讲。所以,上三门是一个完整的结构,它是自信,是天亲菩萨自督之词。下二门是教人信,是回向利益众生的。所以必然要分为上下两大部分。

"上"也有上求佛道的意思,只要愿生安乐国就是上求佛道。 "下"有下化众生的意思,要利益众生。上求佛道的目的,是为了下化众生。菩萨行不过是上求佛道、下化众生。所以,后面两门主要是下化众生;上面三门是自信,上求佛道。由自信到教人信,由上求佛道到下化众生,成上起下偈肯定在中间。

也可以问:干脆把这首偈子放在最前面不好吗?把五念门放在一起?我们分析这些地方,是要提高大家的思维力。我们看书,应该在一般人不太关注的地方仔细探索、思维,这样就知道它的必然性。

打个譬喻,比如一个人,大致分为四部分:头、颈项、身体、四肢。这四部分刚好和《往生论》的结构,和昙鸾大师的"分偈章门"是相应的。"头"是什么?上三念门就是"头"。看一个人,一看

头就认识了。"世尊我一心,归命尽十方,无碍光如来,愿生安乐国",这三念门就像一个人的头,眼目都看得很清楚,他是谁已经定下来了;成上起下偈就是"颈项",颈项肯定在头下面;观察门就是身体的主干部分,有二十一首偈子;回向门就是"手脚",因为回向是要把利益传递给众生,靠回向来运行,回向利益其他众生。所以很显然,成上起下偈就是起"颈项"的作用。颈项非常重要,不光是简单的连接,身体给头提供营养、能量,头给身体、四肢发出指令,都要经过它。所以,成上起下偈的位置必然在这里。

整部《往生论》二十四首偈子,由这种结构关系就构成了一个有机体,就像人的身体一样,不可以挪动位置。人的身体,头长在最上面,所以第一首偈子就标示出来了。第一首偈子是天亲菩萨自己显明身份,这首偈子就是要显明"愿生安乐国"。怎么去?"归命尽十方无碍光如来"。但为什么下面还有内容呢?是为了利他。

## (2) 观察门的位置

我们再看讲义,第二问是根据第一问继续起问的。

自信教人信,观察门在"起观生信",应置最前。第三作 愿门为自利,第五回向门为利他,从来自利利他相连,今何 故以观察门介于作愿、回向之间?

"既然自信教人信,观察门是起观生信的,应该放在最前面啊。第三作愿门是自利的,第五回向门是利他的,自利利他应该连

在一起说。现在把观察门往中间一塞,堵住了。"提问者的意思是,可以把观察门放在前面,自利利他放在一起,这样自信教人信不就都有了吗?

答:实然。自信也须观察。但自求往生,未必需要深入 教理,但只一心归命称名,则必定往生成佛;若教人信,必 须深入教理,详明观察,故以观察与回向合为下二门;同时, 介于自利与利他之间,说明有利济前(作愿)后(回向)的双 重作用。

回答首先是同意他的部分观点,"你说的是这样。观察门'起观生信',自信也要观察,不观察怎么会起信心呢?"但是,这之间有轻重主次的不同。像一些老太太自求往生,未必需要深入教理,她只要一心归命称名,则必定往生成佛。

天亲菩萨非常善巧。对一般人来讲,前面三念门就够了,一心归命、称名往生不就行了吗?但是如果教人信,比如作为法师、讲师,作为念佛堂堂主,有弘法的志愿,若想教人信,那必须深入教理,必须详明观察。观察门主要是教理,是解门,所以以观察和回向合而为下二门。

回向就是要利他。你要"普共诸众生,往生安乐国",就得去 "自信教人信,大悲传普化",那当然就要详细了解观察门的内容, 深入教理,所以把这两部分合在一起。

同时,观察门介于自利作愿门和利他回向门之间,说明有利济前面的作愿和后面的回向的双重作用,也就是自利利他。作愿

门和回向门是安心的,安心通过什么来建立呢?就是通过观察门。 所以"自信教人信"都在其中。

#### (3)或说"成上起下"即"承上启下"

经常有人问:"'成上起下'这两个字是不是搞错了?应该是'承上启下'吧?"因为"承上启下"是现在常用的成语,看见祖师的话,他认为可能是打字打错了。非也,决定是不能改的。如果改成"承上启下",当然文句上讲得通,但意思完全是两回事。"成",是成就,"观察庄严清净功德成就",是这个"成";"承"是承接,从上面延续,接下来。"启"是开启;"起"是生起,起发、起动,有力量感。所以是不一样的。

## (4)何故上三门用"成",下二门用"起"

第四点接着问,为什么上三门用"成"字,下二门用"起"字呢?这都有它的来源和根据。

成者,愿事成就。起者,起观生信。

上三门用"成"字,这个"成"从哪里来的?就是"愿事成就"。

"愿事成就",《圣教集》329页倒数第4行:

愿事成就者:

这是标。

"愿事成就"这四个字不是天亲菩萨说的,这是昙鸾大师把《往生论注》卷下分为十章,在第九章列了一个标题叫"愿事成就",后面这些黑体字就是《往生论》里的原话。

如是菩萨智慧心、方便心、无障心、胜真心,能生清净佛国土,应知。

这不就是"愿事成就"了吗?"能生清净佛国土",他的愿是什么?"愿生安乐国"。这个"愿生"成就了。

是名菩萨摩诃萨随顺五种法门, 所作随意, 自在成就。

各位不简单啊,"菩萨摩诃萨"啊!"随顺五种法门",这"五种法门"就是五念门。

"所作随意,自在成就",这就是"愿事成就"。

这个要点说明什么呢?是说这个"成"字是有来源的,就是说 这三念门当中一定要用这个"成",有这三念门,愿事就成就了, 往生就一定了。

所以,用这个"成","成上",三念门就够了。为什么?"愿事",愿生安乐国,也就是:"我一心归命尽十方无碍光如来,愿生安乐国",如果这首偈子落实了,即使后面的偈子不了解,自己愿事也成就了,也就是往生一定了。

"起",是"起观生信"。所以,这个"起"字能改吗?这个"成"字能改吗?不能改。

"起观生信"在哪里呢?《圣教集》281页倒数第1行,昙鸾大师

在下面把《往生论》分为十重,"起观生信"是第二重:

起观生信者, 此分中又有二重:

一者示五念力:

二者出五念门。

主要说什么呢?再看下面282页。

云何观? 云何生信心?

说"云何观?云何生信心?"按说就要解释"观"了,但是下 而说:

若善男子、善女人,修五念门行成就,毕竟得生安乐国 土,见彼阿弥陀佛。

又用"五念门"在这里解释,我们到那里再说明。

这里说什么呢?就是说"起下二门"这个"起"字,是和"起观生信"的"起"对应的,所以不可以改为别的字。

我们还来看讲义:

成上三门,以如来即是"真实功德相",故礼拜、称赞亦得真实功德,二门成就;真实功德故,决定往生,作愿成就。

怎么"成上三门"呢?这个"成"解释为"成就"。什么叫成就? 修这二门能得真实功德,这叫"成就"。因为如来是真实功德相, 礼拜阿弥陀如来就得真实功德,称念阿弥陀如来名号也得真实功 德,所以这就是"二门成就"。"真实功德故,决定往生,作愿成就", 真实功德一定能往生,那第三门"作愿门"就成就了,这不是"成 上三门"吗?这个意思就是说明这三门已经是完整的,足以达成目标。

为什么?这三门就是一句名号。"'南无'者,即是归命",这是哪一门?是礼拜门。"亦是发愿回向之义",这是哪一门?作愿门。当然这里也含有回向,这就是利他,因为这句名号不光是自利,对我们自己来讲这就是作愿门。然后"阿弥陀佛,即是其行",这是哪一门?称名,赞叹门,当然也包含观察门。很显然,三念门、五念门都是这句"南无阿弥陀佛"。

起下二门,由自往生决定故,起大悲心欲求利他;为利他故,须详观察。

怎么"起下二门"呢?"由自往生决定故",自然有一种力量, 生起一种大悲心,欲求利他。如果我们自己往生不定,哪有这个力量?"我只要这样,阿弥陀佛真实功德就能使我往生",心里就生起一种力量,就愿意利他,这就是回向门。

要利他的话,就要详细观察。你要跟别人讲,要利益众生,就要学习教理,极乐世界怎么好,阿弥陀佛怎么慈悲,弥陀本愿力如何了不起,这样大家都往生。这就是观察门。

所谓"成上起下",如果了解这个法门的教理,对我们本人来讲叫"成上三门";接下来第二步工作"起下二门",你就要学习教理,听闻经法,然后要去弘化,利益众生。如果说"我就是不愿意利益众生",那很可能上三门没有成。上三门成了,下二门一定会起,它有一种生起的力量,所谓"自信必然教人信"。

所以,要把我们心中的阿弥陀佛唤活,不要让他失业。"我们念佛,心中有佛",心中怎么有佛?你都不出去教化众生,心中有佛吗?佛还不做教化众生的事啊?心中有佛,不是嘴上说的,要让心中的佛做主;你把他关禁闭,不让他开口,不让他做事,那就不可以了。

#### (5) 是否"成"只局上三门、"起"只限下二门

是否"成上三门、起下二门"中的"成"只是上三门功德成就,下二门功德不成就;是不是局限于上三门,不通下二门?"起"字是不是只限下二门,不含上三门?

不是这样的,这是语言表达的方便。回答是:

通成,通起。

通成五门, 通起五门。

成者,成德;起者,起行。

"成"就是成就它的功德。五念门的功德,都是以这首偈子来成就的,五念门的生起,也都是以这首偈子而生起的。

大家翻到讲义第4页,我们对"成"字继续分析。"成"有两重含义:成立、成就。成立五门,成就五门功德。"成立"也有生起的意思。"成立"当中,"我依修多罗,真实功德相"的"依修多罗",就是依无量寿三经,无量寿三经再浓缩就是阿弥陀佛本愿,也就是依第十八愿。所以,天亲菩萨建立五念门,根本来讲,就是依第

十八愿来建立的。

怎样建立呢?以第十八愿的"至心"建立"礼拜门"。龙树菩萨说"至心头面礼""至心归命礼",所以"至心"就是"礼拜"。

以"信乐"建立"观察门"。怎么能够"信乐"?"起观生信",建立观察门。

- "欲生"就是"作愿门","欲生我国"。
- "乃至十念"就是"赞叹门"。赞叹门是"如实修行相应"。

"回向门"在哪里呢?"十方众生"。净土宗的回向门是捡大便 宜的,是阿弥陀佛已经回向利益给众生了,我们跟在后面喊一下: "我也回向十方众生!"只是跟在后面喊一嗓子而已。回向门是很 容易的,很简单,所以叫"巧方便回向"。

如果阿弥陀佛前面没有回向,我们回向可就不容易了,那就不能"巧方便",最起码要证悟法性才敢喊"我回向十方众生"。不然,没有证悟法性,喊"回向十方众生",只不过是一句空话而已,跟十方众生一点关系都没有,不是如实的,不是巧方便。所以,回向门就在"十方众生"。

总之,本愿当中都已经有了"五念门"。

"五念门成就"就是"若不生者,不取正觉",当然决定往生! 依真实功德相,修五念门行相应,一一具真实功德。

因为法藏比丘历劫修行,"菩萨智慧清净业起,庄严佛事",此 法"不颠倒、不虚伪",这就是"真实功德相"。

"五念门"是以"真实功德相"作为对境来相应。"相应"就是

"如实修行相应",跟如来、跟阿弥陀佛名号、跟极乐报土的境相如实相应。所以,每一门都具有"真实功德"。

《圣教集》857页倒数第5行。善导大师在《往生礼赞》的前序中就说:

五门既具,定得往生。一一门与上三心合,随起业行, 不问多少,皆名真实业也,应知。

这里说"真实业", 五念门说"真实功德"。

依善导大师的解释,我们就看得出来,修五门行、五种正行是不是"如实修行相应",就看有没有"三心"。如果一一门与三心相吻合,就是"如实修行相应"。就是不管"随起业行"是多是少、时间是久是近,有智慧没智慧,是五门还是三门,还是半门——五门修到半门就得"真实功德"。想磕头呢,"啪"只磕了一半,脑梗倒下了,这一半就够了,就是"真实功德",往生决定。所以,一一门具真实功德。

真实功德故, 自利利他无不真实。

这就是五门功德成就,不管自利还是利他。自利就是前面三门,利他就是第五"回向门",观察真实功德的本体就是第四"观察门"。

起,生起,依修多罗真实功德相故,有摄受众生毕竟生彼国土之力,此力生起五念门行,自利利他。

"起",是生起之义。

有人说念佛不得力。为什么不得力?靠自己的一套东西当然

没有力量。没有"如实修行相应",没有感受到阿弥陀佛本愿摄受 众生毕竟往生的真实功德力量。

念佛,还觉得往生不定,这就是没有得力,没有得到佛的本愿力、真实功德力。得到佛的本愿力、功德力,就能生起五念门行,让我们可以自利利他。

请和《往生论要义》的第四点"往生论枢机"以及它的讲解配对来看、来听。

"往生论枢机"所说的就是第二首偈子"成下起下偈"。它就像 门的转轴,就像脑袋下面的颈项,是枢纽、连接点。

# 5. 以如来即真实功德相故

第五个要点,就举了这句话,"以如来即真实功德相故",这是昙鸾大师的解释。《圣教集》238页第7行:"何故依者,以如来即真实功德相故"。为什么要在这里解释、分析这句话呢?为什么要依这三部经呢?祖师说话特别干脆利落:"如来"就是"真实功德相"。"真实功德相",如果展开来讲,二十九种功德庄严一一皆是真实功德相。但是,昙鸾大师就直接说"如来即真实功德相故",万法归宗,归到点上。

一般人解释,找不到点。"何故依者,依修多罗,因为这三部经是真实功德相",三部经是真实功德相,那就从头到尾读三部经吧。

或者有人说,"何故依者,二十九种功德庄严是真实功德相", 那就观吧!

昙鸾大师不是那样,就说"如来即真实功德相"。当然,说三 经是"真实功德相"也可以,三经是以名号为体;说二十九种功德 庄严是"真实功德相"也可以。昙鸾大师这句话涵盖面特别广泛, 而且站的高度特别高,能够总摄所有的答案。而别的答案,不能契 入心要,是文字上、概念性的,也不能说不正确,但是显然没有契 入要点。

唯言如来,不言其余。

连观世音菩萨、大势至菩萨也不说,净土种种庄严相、真实功 德通通都不说,收缩在一起,收为"如来"。为什么?

一切真实功德,本于如来。

不论二十九种功德庄严相,还是无量功德庄严,还是《无量寿经》,还是五念门等等,这一切的根本来源,来源于如来,来源于佛。这里的"如来",就是指"阿弥陀如来"。

这就是祖师, 祖师解释不是按文句来的。

真实功德无相无不相,必以相德利凡夫,指方立相。

这是解释"相"这个字。真实功德嘛,"无相无不相"。

圣道门是从哪个角度出发呢?从无相。破相,"无人相,无我相,无众生相,无寿者相",破四相,绝百非,这样就可以如实修行相应。

但是我们净土门不一样,以利益凡夫之故,所以"必以相德利

凡夫",以有相的功德、有相的形式出现。这个"相",跟别的相不一样,是"真实功德相"。这个"相"字,不可以省略,"以如来即真实功德相故",这里跟净土法门讲的"指方立相"有呼应关系。如果对凡夫讲"无相",无相法门、无相念佛、无相功德,能够成为他的真实功德吗?

"我依修多罗,真实功德相",这就是利益凡夫的法门。圣道门 讲真实功德,讲得云里雾里的,根本不讲有相,只讲怎么破相。

佛名即真实功德相。名即法,名体不二。如来垂现为名号。

这句是延伸性的。前面原文说"如来即真实功德相故",这些话都有很深的内涵。"如来即真实功德相故",也说一个"相"字;说"实相身,为物身",实相本身是"真如实相,第一义空",为度凡夫众生,必定要显示一个相出来。如来的形相也好,名号、声音相也好,佛本身是以"相"来利益众生的,这就是为物身。为物,为我们这样的凡夫。

这里说"佛名即真实功德相",如果说"如来即真实功德相",可能还有一层意思,比如观佛。如果以称名为宗,直接说佛名就是真实功德相。

道理在哪里呢?在名即法,名体不二。

"如来即真实功德相","如来垂现为名号",显现为"南无阿弥陀佛"六个字。说"如来即真实功德相",如来在西方世界,十万亿国土之外,我们怎么能够得着?真实功德相怎么和我们相应?显

现为"南无阿弥陀佛"六个字才能相应。

所以,我们看到"南无阿弥陀佛"六个字,这就是真实功 德相。

看到"南无阿弥陀佛"六个字,还不知道是真实功德相,还不知道决定往生,这就叫有眼无珠,信心没有开启。"闻其名号,信心欢喜",这都没有。

念佛念了半天,口干舌燥,"哪有真实功德相?"念得满嘴口水,"嗯,真实功德相"——口水成真实功德相啦?不是这样的,真实功德相就是"南无阿弥陀佛"六字名号。

如来(佛名)真实功德相,能成五门行者真实功德。

如来对我们来说,如果是西方十万亿佛土之外这尊佛,那隔得太远了——就是佛的名号,名即法,名体不二。"名"就是佛的本体,没有二别的,这就是真实功德。

修五念门的行人,"菩萨摩诃萨",也就是我们这些修五念门的凡夫。这真实功德相,能够成为我们的真实功德。所以,若礼拜,若赞叹,若作愿,若观察,若回向,一一门都具有真实功德。

观佛本愿力,遇(修五门行)无空过者,能令速满足,功 德大宝海。

这不是很显然吗?佛名的真实功德相成为我们的功德了,让我们"速满足功德大宝海"。为什么?"遇"啊,"遇无空过者"。什么是"遇"?"遇"就是修五念门,这就是遇到阿弥陀佛了。《往生论》说修五念门,这就是"遇"。再简单讲,就是"闻其名号,信心

欢喜",这就是遇,遇到。

佛本愿力,垂现为阿弥陀佛的名号。我们修五念门,就遇到了名号,这样就"无空过",当下就"速满足功德大宝海"。《无量寿经》说"令诸众生,功德成就",这里也说"能令速满足,功德大宝海",佛的功德成为我们的功德,让我们成就。

### 6. 修五念门相应

第六个要点,"修五念门相应",《往生论注》说:"云何依者?修五念门相应故。"第五点、第六点都和第四点"成上起下"有对应关系的。

"修五念门相应故",这里主要是解释"五念门"跟第二"赞叹门"的关系,同时说明"相应"是相应什么。

"相应"分为"能应"与"所应",这里有好几重关系,我们列了三重。

第一重,"能应"就是"五念门","所应"就是"修多罗"。天 亲菩萨在《往生论》中建立五念门,这是能相应的;五念门是相应 于什么呢?相应于"无量寿修多罗",相应于净土三部经的,所以 这五念门是有来历的。相应于"无量寿修多罗"来建立五念门,这 叫"能应"与"所应"。

第二重,修五念门,五念门是让我们来修行的;五念门一一相应于什么?五念门的对境:归命,是阿弥陀佛;称赞,是阿弥陀佛;作愿,是弥陀净土;观察,是弥陀净土;回向,是以此巧方便回向,利益众生。所以,修五念门是能相应,所相应的就是真实功德相。

第三重,修五念门的行人,就是我们每一位;相应什么呢?相应于如来的真实功德,"如来即真实功德相",让我们这些修五念门的行人也能得到真实功德。这样能所一体,"速满足功德大宝海"。

能所一体的道理很容易明白,"能"和"所"是分不开的,是一体性的。

比如我们乘船,乘客叫"能乘",船叫"所乘","能乘"的乘客乘上"所乘"的船,这才叫"能所一体"。如果不乘船,哪能叫一体?乘船了,能乘和所乘就是一体的。

"修五念门的行人"跟"如来真实功德"就是一体的,那怎么可能不往生呢?这是"能所一体",除非你没有修五门行。

我们再看下面的图表:

- 称彼如来名 ——— 修五念门行
如彼如来光明智相 — 真实功德相
如彼名义 ———— 如来(佛名,名即法)即真实功德相
- 欲如实修行相应故 — 相应

- "称彼如来名,如彼如来光明智相,如彼名义,欲如实修行相 应故",这四句话刚好和这里的解释有对应关系。
- "称彼如来名"对应"修五念门行"。称名表面看起来是五念门 当中的一门,但是这一门可以总摄五门。
- "如彼如来光明智相",有个"相"字;修五念门行是"真实功德相",也有个"相"字。真实功德,阿弥陀如来的光明智慧是不是真实功德?毫无疑问,这是真实功德相。
- "如彼名义",这个"名义"昙鸾大师怎么解释呢?"如来即真实功德相"。"如来"是体,名体不二,名即法,就是佛的名号。"如彼名义",佛的名是什么义?就是真实功德相。
- "欲如实修行相应故",后面说"修五念门相应",这里的"相应"两个字,也是前后呼应的。

所以,赞叹门里的四句话,跟五念门修行"三依"的解释是非常贴切、非常吻合的——当然其他门也都吻合,但是在赞叹门当中,语句的对应关系特别明确。

由此可知赞叹门在这五门行中的特殊性。

## 7. 不实功德

请翻开《圣教集》239页,讲义第5集的第5页,下面讲"不实功德"。

讲义把相关文句以图表的形式表现出来, 便于增加我们的记

忆和理解。

为什么是不实功德?"皆是颠倒,皆是虚伪"。所以,不实功德 的表现相状就是颠倒和虚伪,这样就是不真实的功德。

为什么颠倒?"不顺法性"。为什么虚伪?"从有漏心生"。这都是《往生论注》里的原文,是配对的。所表现出来的,就是"凡夫人天诸善、人天果报"。

图表中间这列是要说明不实功德的原因,是因为颠倒、虚伪,也是因为从有漏心生、不顺法性,互相来说明。

所谓"有漏心生、不顺法性",这就是凡夫的行为、造作,所以最后归于"凡夫人天诸善、人天果报"。总之,凡夫所修的人天诸善、人天果报,就是不实功德。

接下来这张图表,是把上面这张图表的顺序倒过来,内容是一样的。

"凡夫"就等于"不实功德","不实功德"就是"凡夫"。我们是不是凡夫呢?我们是凡夫,我们所做的一切都是不实功德,所以不要那么骄慢,认为自己能修到真实功德。

凡夫,不管从因还是从果,从因上说,所修的就是人天诸善,也就是在人天法中所修行的善事功德(这里讲功德,总是从善事来说的,造恶不能说是功德);从果上来说,就感得人天的果报:都是不真实的。

凡夫所做的一切,是从有漏心生、不顺法性,所以皆是虚伪, 皆是颠倒,这就是不实功德。

下面得出一个结论:

只要是凡夫, 只要是有漏, 只要不顺法性, 只要是人天 诸善、人天果报, 皆是颠倒, 皆是虚伪。

"皆是颠倒,皆是虚伪",这是《往生论注》的原话,用了两个 "皆"字。"皆"字涵盖特别广,只要是凡夫,就是颠倒,就是虚伪, 没有真实功德。为什么呢?因为凡夫是有漏的,没有断尽贪瞋痴惑 业烦恼。"漏"是烦恼,只要有漏、是烦恼凡夫,就是颠倒,就是虚 伪,这就定性了,不能改变。

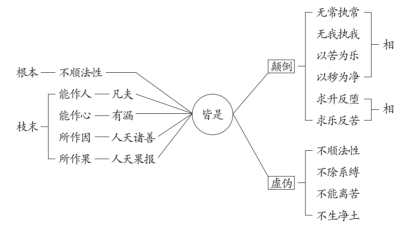
为什么有漏呢?因为不顺法性。如果随顺法性,当然就是无漏的。可是,我们所做的一切,没有随顺诸法寂灭本性,这样不顺法性所做的一切,都是有漏的、颠倒的、虚伪的。

不顺法性所作的功德, 顶多表现为"人天诸善、人天果报"。像《了凡四训》《弟子规》,毫无疑问都是人天诸善、人天果报,皆是颠倒,皆是虚伪。归依这个怎么可能解脱生死轮回?完全是不可能的。

共有五颠倒、五虚伪, 合为十颠倒虚伪。

这样配对起来,凡夫、有漏、不顺法性、人天诸善、人天果报,就是五对颠倒、五对虚伪,合起来就是十颠倒虚伪。

下面这张表是进一步扩展,有五十种颠倒虚伪。其实何止五十种?我们起心动念,六根对六尘,心心念念,在这个三界之内,没有一事不是颠倒,没有一事不是虚伪。眼睛看到哪里,耳朵听到哪里,头脑想到哪里,通通都是颠倒虚伪。所以这个世界值得厌离。



看这张图表。前面说"根本",后面说"枝末"。

根本来说是因为"不顺法性",所显现的一切万事万象,都是 诳惑众生。"不顺法性",法性是寂灭性,我们都是有生有灭。

枝末表现为四方面。"能作人"就是凡夫。"能作心"是有漏, 凡夫造作的一切功德,都是有漏心所生。"所作因",所作的业因 是人天诸善。"所作果",所作的业果是人天果报。所以皆是颠倒, 皆是虚伪。

"颠倒",有种种颠倒,这里简单列为四种颠倒相、两种颠倒用。

"无常执常",凡夫的有漏心就是这样,没有智慧,世间的一切都不是常恒的,但执著以为常恒。比如认为有一个常恒不变的 "我"在主宰,这不就是"无常执常"吗?对很多事情期盼,明明知 道人是要死的,但总感觉没有一个死,这也是"执",执见。对这个 世间盼望一个常恒,但常恒是绝对不可能的。

"无我执我","无我",人无我,法无我,但是我们都认为有个我,有个固定的法的存在,这都是执著、颠倒,跟事情的本来面貌完全相反。

"以苦为乐",这也是颠倒,苦的认为是乐的。种种追求,种种陶醉,都是以苦为乐。

"以秽为净",污秽的、不清净的,反而认为是清净的,歌颂,赞叹,向往。世间都是极其染污的,极其值得厌离的,但是还在那里向往。这就像人看厕所里的蛆一样,蛆在那里不亦乐乎,觉得很清净,在里面翻上倒下觉得挺好,人看了就觉得不可待。我们在娑婆世界种种这一切,菩萨看来简直太可怜了。

颠倒表现的相状就是这四方面, 称为"四倒"。

颠倒的用,"求升反堕","求乐反苦"。众生可怜,虽然都求解脱、求升进,可是想上升反而堕落,所谓"三世冤"。想求得安乐,反而从苦而入更大的苦恼,在无穷无尽的轮回大苦当中不能出离。

想升反而堕, 想乐反而苦, 这就是颠倒用。

"虚伪"也列了四点,这四点是跟四倒相对应的。涅槃有四德:常、乐、我、净。涅槃法,诸佛至极真实就是涅槃。我们跟涅槃相对、相反,所以是虚伪、不真实。

"不顺法性", 法性寂灭, 法性真常, 是真实、常恒不变的, 但是我们不顺法性。随顺法性即是真实, 不顺法性即是虚伪。

"不除系缚",不顺法性,无我执我,认为有一个"我",这样就被捆住了,所以不可能解除系缚,只能增加系缚。这不就是虚伪吗?想得到解脱,想得到自在,结果反而捆绑得更紧。随顺法性,就可以"心心流入萨婆若海",就可以解除罪业系缚,证悟法性涅槃。

从粗处来看,世间坐牢的人,他当初想坐牢吗?他不是想自由自在吗?结果作奸犯科。想自由自在,结果去坐牢,这不是颠倒吗?他心里不想求安乐吗?他哪里想受苦啊?想求安乐,但是坐牢去了。这是世间看得见的。看不见的,比如下一辈子想求安乐,结果到阎罗王那里去了,到三恶道受苦,这是更大的果报。

从细微处来看,很多世间人本想求安乐,结果闹了一身病。有的人去做美容,想求美,结果弄得非常难看;减肥,弄得一身毛病;结婚的时候是为了相爱,结果打得一塌糊涂。这不都是颠倒吗?世间的事哪一个不颠倒?颠倒就是虚伪,虚伪就是颠倒,互相说明。这个世界什么都不是真实的,都是假的。

"不能离苦",不会得到清净法乐,只会从苦入苦。

"不生净土",也不能往生清净报土,只能在这里无穷尽地 轮回。

这就是它的虚伪相。

共五十种颠倒、虚伪。

用前面的五条,乘以后面的十种颠倒虚伪相,就有五十种颠倒虚伪。其实不止五十种,无量无边。

我们念佛, 六字名号顺不顺法性呢? 当然顺法性, 它是菩萨智慧清净业所起的。六字名号是法性的彻底显现, 我们念佛就随顺法性。

这不是我们自己有智慧随顺法性,我们念念都是颠倒虚伪, 所谓"人天诸善、人天果报,皆是颠倒,皆是虚伪";但是,"南无 阿弥陀佛"六个字不是人天诸善、人天果报,它超越三界因果,是 究竟真实、至极真实之法,是无生清净宝珠名号。

名号随顺法性,由此能除系缚。我们念佛,三界系业自然不牵。不是我们有这样的功德、能力,是因为"南无阿弥陀佛"六字名号本身就有这样的功能,使称念者自然能够离苦得乐。名号自然摄受众生,以法性之力摄受众生到清净报土。

所以,我们虽然是颠倒虚伪的众生,生活在颠倒虚伪的世界,起心动念无不颠倒、无不虚伪;还好,有六字名号,靠上六字名号,这一切都破了,自自然然离苦得乐,得生净土,随顺法性,解除系缚,证悟涅槃常乐我净。这就是六字名号的功能。

我等纵有些微善功,从来未离凡夫、有漏、人天因果,

皆是颠倒,皆是虚伪,是故名不实功德。

以我们自身来说,虽然修一些微小的善事功德,但是从来没有离开凡夫性、有漏性,没有离开人天因果的范畴。所以,这些都是颠倒,都是虚伪,"是故名不实功德"。我们凡夫所做的一切,都不是真实的功德。

欲仗此不实功德求生彼佛真实净土者,此必不可也。

靠不实功德要想到真实净土,是完全不可能的;不实功德只有在虚幻的世界打转。我们看《圣教集》646页第1行:

欲回此杂毒之行求生彼佛净土者,此必不可也。

"杂毒之行"就是不实功德。"杂毒",杂有贪瞋痴烦恼的毒素,这怎么是真实功德呢?没有杂毒,就是真实功德。"彼佛净土"是真实涅槃界、真实功德相,所谓"观彼世界相,胜过三界道"。"彼佛净土"是真实报土,"此杂毒之行求生彼佛净土,此必不可也"。

这两句话是一样的。第二句说"杂毒之行",是显示它杂有贪 瞋邪伪之毒;第一句说"不实功德",是说明它的虚伪性,不真实。 所以,必须仰仗六字名号的功德。

凡夫就是把不真实的当作真实,被这个世界所诳惑、欺骗。众 生是多么颠倒虚伪、可怜可悲啊!我们一辈子从生到死,都是心甘 情愿地受骗上当,然后还去骗人家,诸佛菩萨想把我们点醒都点 不醒。我们不管追求什么,都在虚伪当中。功德,认为自己有真实 功德(念佛众生比较清醒,认识到自己的功德是不真实的,另当别 论);罪业,也认为有真实的罪业。其实在佛菩萨看来,我们所修 的都是不实功德; 既然功德不真实, 罪业也不真实, 这是对等的。

我们怎么能认识到自己所修的是不实功德呢?所谓"不怕不识货,就怕货比货",我们有"南无阿弥陀佛"六字名号真实功德,一比不就知道自己所修的是不实功德了吗?

为什么有的人认为自己修的是真实功德呢?因为他在三界内 打转,根本就不知道什么是真实,也不了解六字名号的真实功德, 所以认为自己修的是真实的,是真宝贝。所谓"鱼目混珠",没有 见过珍珠,把鱼眼睛当作珍珠;等见到真正的珍珠,才知道原来那 是鱼眼睛,他不就认识了吗?

所以,如果没有"闻其名号",没有了解名号的真实功德,就会以自己的不实功德为贵重。在这种情况下,认为自己的功德是真实的,必然罪业也是真实的。认为自己的功德是真实的,但其实并不真实,因此得不到利益;认为自己的罪业是真实的,反而被罪业套住,就此轮回。

而我们念佛人,知道自己的功德不真实,因为六字名号能破我们这种虚妄的执著。

"我这不吃亏了吗?"老兄啊,你占大便宜了!因为名号能破除一切罪业,让你不实的罪业完全消除,所谓"利剑即是弥陀号,一声称念罪皆除";而你自己修的本来就是不实功德,被名号破掉了,并没有损失。

如果抱着自己的功德,认为是真实的宝贝,则不实罪业也成为真实的。这是对等的关系,以高见低,以低见高,以罪业见功

德,以功德见罪业。这样只能在罪业圈子里打转。

即使只论不实功德,我们每天所修的,到底有几件事是人天 诸善、人天果报?念念都是堕入三恶道的业因。

所以,学习净土法门真的要有点智慧。认为自己修的功德是 真实的,就会抱着放不下:认为是不真实的,当然弃之如敝屣。

所以,能够专修念佛、常修念佛的老太太,那是非常可贵的。

## 8. 真实功德

我们再看"真实功德"。真实功德也做了两张表,是对应前面的"不实功德",这两张表的正反次序是不同的。

为什么是真实功德? 昙鸾大师解释:

是法不颠倒、不虚伪,名为"真实功德"。云何不 颠倒?依法性、顺二谛故;云何不虚伪?摄众生入毕竟 净故。

"不虚伪",根本来讲,能够摄受众生往生毕竟清净的国土,这就是不虚伪。如果达不到这个功效和目的,那通通是虚伪的。就算生到天上,还是要堕落,不能出离三界,不能往生到佛的真实净土,这不就是虚伪吗?

"依法性、顺二谛",简略讲就是"依法性",能够依于法性,自 然就顺于二谛。"二谛"就是真谛和俗谛,"空有二谛"或者"真俗 二谛"。

"摄众生入毕竟净",也就是"入清净相",这是与前面的文句 相配对的。

"从菩萨智慧清净业起,庄严佛事,依法性入清净相","真实功德"就是菩萨所修的。这里的"菩萨"不是指凡夫菩萨,而是指豁破无明,能够以般若正智起清净业、庄严佛事的菩萨。

这里所说的就是法藏菩萨。因为一切大菩萨所修的都是真实功德,所以这里是"言通意别"。虽然语言所指代的是一切菩萨,但内心的意向是特别指向法藏菩萨的。法藏菩萨当初智慧清净业所起,庄严佛事,成就了无量功德庄严的极乐净土。他的功德是"不虚伪、不颠倒";他的修行"依法性、顺二谛",能够摄受众生入毕竟清净的国土。这里讲的都是有目的、有所指的。

第二张表也是颠倒一下次序。从菩萨的因清净、智慧清净业 所起,果上庄严佛事成为清净的净土,智慧清净业所起,当然是 "依法性、顺二谛";庄严佛事,入清净相,能摄众生入毕竟净,这 就是"不颠倒、不虚伪",是真实功德。所以,"真实功德"就是指 菩萨。 菩萨智慧了达诸法实相,故不颠倒;依此实相智慧所起诸业,依法性、顺二谛,故清净;业因既净,果报亦净,故能庄严佛事,入清净相;业果清净,力用亦净,故不虚伪,能摄众生入毕竟净。毕竟净者,无有不净,即是入报土成佛之义。

违背诸法实相,就是颠倒的。菩萨以般若正智,能够了达诸法 实相,所以不堕颠倒法中。

"业因既净,果报亦净",业因既然是清净的,感得的果报也是 清净的。所以能庄严佛事,入清净相。

"业果清净,力用也净",业因和果报既然是清净的,它所展现的作用、力量,生起的力和用也是清净的。"用"就是功用,"力"就是作用力。

我们在娑婆世界的业果不清净,力用也不清净,都是虚伪的。 法藏菩萨的力用清净,所以不虚伪,能摄众生入毕竟净的净土。所谓毕竟净,就是没有不清净的,也就是入报土成佛之意,叫作"毕竟净"。

下面这张表,把真实功德分为两大类。《往生论》里所讲的极 乐世界的二十九种功德庄严相,每种都是真实功德,我们把它们 分为两大类,也就是用两种功德来作代表。

不颠倒、不虚伪, 真实功德就是这两种本质的说明。

第一,不颠倒,就是"清净庄严功德成就",就是"观彼世界相,胜过三界道"这首偈子。第二,不虚伪,就是"不虚作住持庄严功德成就"。整个二十九种功德庄严,主要摄入这两种庄严功德。二十九种入"一法句","一法句"就是"清净句",就是第一种。

二十九种功德庄严,都是阿弥陀佛的愿心庄严,都是由于阿弥陀佛的因清净,故果清净。所以,二十九种功德庄严,一一都可以归入这两种:一是归入"清净庄严功德成就",二是归入"不虚作住持庄严功德成就"。"观彼世界相"和"观佛本愿力"这两首偈子是互相显明的,我们也可以把这两首偈子浓缩在一起,把它们读成一首,比如可以这么读:

观彼世界相,本愿力成就,胜过三界道,遇无空过者,能令速满足,功德大宝海。

观阿弥陀佛的极乐世界,种种清净功德之相,这是阿弥陀佛 因地的愿心、果上的本愿力所成就的;因为阿弥陀佛的本愿力成 就,所以能"胜过三界道",而令修五念门行者,没有一个空过的, 让我们可以"速满足功德大宝海"。

# 9. 凡夫即是我

以通论别,凡夫即是我,菩萨即是法藏;依于二种功德,建立二种深信。

"以通论别,凡夫即是我,菩萨即是法藏",因为它是解释性的,说得比较宽泛,但是我们读到这里,就要有针对性,跟自己对号入座。凡夫是谁?就是我。"凡夫有漏心生,不顺法性",这样读起来,我们每个人都是不实功德;"菩萨"也不能读得太宽泛,认为是地藏菩萨、观世音菩萨,不是的,这里的菩萨就是指法藏菩萨——果上称为阿弥陀佛,因地就是法藏菩萨。当然,所有的菩萨都是清净功德,但是,因为我们求生极乐净土,所以,在这里就是指法藏菩萨。这样就可以以二种功德建立两种深信。祖师的法义是一脉相承的。

由"不实功德",建立"机深信"。我们都是罪恶生死凡夫,念 念所为都是不实功德,"若因若果,皆是颠倒,皆是虚伪",是一定 要轮回的,"无有出离之缘",靠自己的不实功德怎么能出离呢?所 以是"罪恶生死凡夫"。

善导大师讲的机深信,更加深刻,所谓"刮骨疗毒",连"不实功德"都不谈了:

一者决定深信: 自身现是罪恶生死凡夫, 旷劫以来常没 常流转, 无有出离之缘。

"功德"两个字换了,换成"罪恶"了。不能讲"功德"了,讲功德就还在骄慢着呢;虽然讲"不实",可能认为"我还多少有一

点功德","不实功德"的"人天诸善、人天果报",功德还能浮出来一点,现在说"罪恶生死凡夫,旷劫以来常没常流转",沉没在三恶道,沉没在轮回的深渊当中,"无有出离之缘",就死心了。

由"真实功德",建立"法深信"。"真实功德"所讲的是法藏菩萨所修的功德,就来到第二种深信:

二者决定深信: 彼阿弥陀佛四十八愿, 摄受众生; 无疑 无虑, 乘彼愿力, 定得往生。

所谓"摄众生入毕竟净",这是四十八愿的因中所修、果上所成。能够摄受什么样的众生?能够摄受罪业、烦恼的众生入毕竟净土。

"无疑无虑,乘彼愿力,定得往生",是乘阿弥陀佛的真实功 德、大愿力成就才决定往生的。

这首偈子我们就学到这里。

# 四、释二十一行观察门

从下首偈子开始,就进入了"观察门"。

# (一)观器世间庄严成就

《圣教集》239页倒数第3行:

观彼世界相,胜过三界道。

如果这首偈子能够正确理解、正确听闻,那么看到这首偈子就往生决定了。"啊?这么快就定了?不是要观完才起信吗?到这里就信了,太早了吧?"其实已经晚了,应该一开始就信了。"世尊我一心,归命尽十方,无碍光如来,愿生安乐国",那里就愿事成就了!第一首偈子念完就已经完成了,天亲菩萨后面还要写这么

多,都是为我等愚痴凡夫逐渐开解。

此以下,是第四观察门。此门中分为二别:一者观察 器世间庄严成就;二者观察众生世间庄严成就。

"二别",就是别分二门。整个这门叫作"观察门",在"观察门"当中,再别分两个子门:一个是观察器世间庄严成就,器世间门;一个是观察众生世间这一门。"器世间"是指依报,"众生世间"是指正报。

此句以下,至"愿生彼阿弥陀佛国",是观器世间庄 严成就。

"此句"就是指"观彼世界相,胜过三界道"。从这一句以下,一直到"愿生彼阿弥陀佛国","是观器世间庄严成就",就是观极乐世界依报。

观器世间中,复分为十七别,至文当目。

观器世间庄严,可以再分为十七种细的条目。到底是哪十七 种,这里就省略不谈。

"至文当目",等到后面解释每一条偈颂文句时,再把具体的 条目说出来。

# (1)清净功德

"观彼世界相,胜过三界道",器世间庄严的第一条文已经提出来了。

此二句,即是第一事,名为"观察庄严清净功德成就"。此清净是总相。

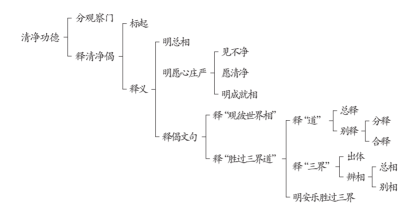
"此二句",就是"观彼世界相,胜过三界道",即是第一事。一共有十七别,这里是其中的第一件事,名称叫作"观察庄严清净功德成就"。"清净"二字,印成黑体字。各种功德成就名称大致相同,不过有通有别:"庄严·······功德成就",这六个字都是一样的;中间,比如第一"庄严清净功德成就",第二"庄严量功德成就",这是不一样的,用黑体字——把它们分别出来。

"此清净是总相",对这个条目先解释,解释时先说"清净"两个字。什么叫"总相"呢?总相就是指总体、整体、统一性、本质性的相状。"清净"虽然说在最前面这两句当中,但是不限于在这两句,后面二十八种,每一种都清净,都包含第一种的清净,所以"清净"是总相。

比如一个人洗完澡,身上就很干净了,这就是总相。鼻子、眼睛是干净的,耳朵、毛孔,什么都是干净的,这不就是总相了吗?但是,讲到鼻子的时候,又要说鼻子的别相;讲眼睛时,眼睛还有别相。但是,这些别相都是在干净的情况下来说的,"干净"是总相,总相里再说别相。

## ①分科

我们看讲义的分科。



先"分观察门",《圣教集》239页倒数第2行"此以下,是第四观察门",一直到240页的第2行,这一段都是"分观察门"。

从"此二句,即是第一事"以下,是"释清净偈",对"清净偈" 作解释。

解释又分为二科: 标起和释义。

"标起"就是刚才所列的"此二句,即是第一事,名为'观察庄严清净功德成就'",就是把标题列出来,这样就起头了。"起",就像开车一样,要发动起来。底下根据这个标题,就要解释了。

下面的"释义"又分成三科:第一科是"明总相",这是特别限定在清净偈当中,因为这是总相,别的偈子没有这句话;第二科是"明愿心庄严";第三科是"释偈文句",就是解释这首偈子的具体文句。

"明愿心庄严"是从"佛本所以起此庄严清净功德者"开始, 一直到240页倒数第4行"是破坏相也"。 "明愿心庄严"当中又分为三科:第一科是"见不净",第二科是"愿清净",第三科是"明成就相"。

关于分科,有的人听得懂,有的人听不懂。为什么知道听不懂呢?从提来的问题就知道不懂分科是什么意思。不过懂与不懂都没关系——其实是很好懂的。

"明愿心庄严"当中,首先是"见不净"。

佛本所以起此庄严清净功德者:

其实这句话也是"明愿心庄严"当中的一个标起,把它作一个标目,把话题引出来,接着就说"见三界是虚伪相",一直到"颠倒不净",这一段就是"见不净"。

因为菩萨见我们这个世界不清净,才有第二段"愿清净"。"欲 置众生于不虚伪处",这就是愿心庄严。这段话读起来是很有力 量的。

见三界是虚伪相,是轮转相,是无穷相,如蚇蠖循环,如蚕茧自缚;哀哉众生缔此三界,颠倒不净。

这是"见不净"。因为见了这样的不清净,看见我们沦落,就像蛆在粪坑里一样,很不清净,受苦、受难、受罪,颠倒不净。

你看这词用得多好!"哀哉众生",太可怜了!

"缔此三界","缔"就是紧紧地捆绑,像个大桩钉在三界当中。 "颠倒不净",菩萨就起大悲心了。

欲置众生于不虚伪处,于不轮转处,于不无穷处,得 毕竟安乐大清净处,是故起此清净庄严功德也。 这是第二段"愿清净"。

第三段"明清净成就之相"。

"成就"者,言此清净不可破坏,不可污染。

什么叫"清净成就"?这个"清净"是不能被破坏的。如果说今 天打扫得很干净了,过两天又要打扫卫生,那叫"成就"吗?所以, 这个世界哪有清净成就的?都是可破坏的,都是污染相、破坏相。

非如三界,是污染相,是破坏相也。

不可破坏,不可污染。有人说了:"造罪众生到极乐世界,那极乐世界不就变成坏人的地方了?你这么多罪业,去了极乐世界,不是把极乐世界染污了吗?变成秽土了!"如果真是这样,就可以被污染、可以被破坏了——绝对不可能!就像小盆的洗脚水倒入大海,能把大海弄脏吗?当然,大海还是可以被污染的,但真正的阿弥陀佛功德大宝海,是绝对不会被污染的,所谓"清净智海生"。

## ②释文

现在简略把文句通一通,后面说到要点的时候再详细解释。

从"'观'者,观察也"开始,是解释偈颂文句,分为两段,一 是解释"观彼世界相",二是解释"胜过三界道"。

"观"者,观察也。"彼"者,彼安乐国也。"世界相"者,彼安乐世界清净相也,其相别在下。

昙鸾大师在这里没多解释,只是说到"彼安乐世界清净相",

"清净"两个字已经包含一切了;但是具体的相,有哪些清净,每一条把它分别出来,就在下面二十八种当中。这里是总相。

"胜过三界道":"道"者,通也。以如此因,得如此果;以如此果,酬如此因;通因至果,通果酬因:故名为"道"。

先解释"道"这个字。昙鸾大师解释跟我们不一样,我们可能 先解释"胜过",再解释"三界",再解释"道"。昙鸾大师倒过来, 先解释"道"。"'道'者,通也","道"解释为通,就像道路,是沟 通的、通畅的。这种解释很清晰,很明了。

再解释"三界"。

"三界"者:一是欲界,所谓六欲天、四天下人、畜生、饿鬼、地狱等是也;二是色界,所谓初禅、二禅、三禅、四禅天等是也;三是无色界,所谓空处、识处、无所有处、非想非非想处天等是也。

这些如果想详细了解,可以查《佛学大词典》。

我们看上面的分科表比较清楚。

"释'观彼世界相'",分为"观""彼""世界相"三个词来解释。 因为很简略,就没有列出来。

"释'胜过三界道'", 先"释'道'", 然后"释'三界'", 最后"明安乐胜过三界"。

"释'道'"有总释和别释。"'道'者,通也",这句话是总释, 总的说明"道"的作用就是通。 别释分为分释和合释。"以如此因,得如此果;以如此果,酬如此因",这是分释。分开来解释,先从因讲到果,"以如此因,得如此果",这是正的、顺向来说明;然后逆向来说,"以如此果,酬如此因",这是从果倒返向因。"'道'者,通也",从起点到终点是通的,从终点到起点也是通的,来回都是通的。

下面合释,"通因至果,通果酬因",从因通到果,反过来逆向,从果酬报当初之因,互相都是通的。不可能说从终点到起点是通的,从起点到终点不通。通就是互相都是通的,甲通于乙,乙一定通于甲。所以从两个角度来说。这是先解释"道"。

再解释"三界",分为两科:出体和辨相。

什么叫"出体"呢?这三界到底是哪三界,把它们列出来。"一者欲界,二者色界,三者无色界",这就是出三界的体。比如说有三个人,是哪三个人,先把人喊出来,这就叫出体。这三界是哪三件事?就是欲界、色界、无色界。

什么叫"辨相"呢?所谓"胜过三界道",到底怎么胜过,把三界的相来分辨分辨。

"辨相"分为总相和别相。

三界的总相就是流转相、有漏相:

此三界, 盖是生死凡夫流转之暗宅; 虽复苦乐小殊, 修短暂异, 统而观之, 莫非有漏; 倚伏相乘, 循环无际; 杂生触受, 四倒长拘; 且因且果, 虚伪相袭。

"此三界,盖是生死凡夫流转之暗宅",这是流转相。

"虽复苦乐小殊,修短暂异,统而观之,莫非有漏",这是有漏相。

- "倚伏相乘,循环无际",这是无穷相。
- "杂生触受,四倒长拘",这是颠倒相。
- "且因且果,虚伪相袭",这是虚伪相。

总共列了五种相。

昙鸾大师文辞非常优美。"三界,盖是生死凡夫流转之暗宅", 定性了,黑暗的地方,流转的地方,生死的地方,凡夫的地方。

"虽复苦乐小殊",这个口气很大啊!我们凡夫,"人家大老板住的别墅多好,我多穷",都觉得天差地别了,何况三界有生天的快乐和无间地狱的大苦恼;但在昙鸾大师来看,都差别不大,"苦乐小殊"。

"修短暂异",天人的寿命很长,八万大劫;蜉蝣的寿命很短, 只有几小时,那不是差太远了吗?昙鸾大师说"修短暂异",很短 暂的区别而已。

"统而观之,莫非有漏",什么上天入地,欲界、色界、无色界, 总体一看,"莫非有漏",通通是有漏的境界,"流转之暗宅",这就 已经定性了。

安乐,是菩萨慈悲正观之由生,如来神力本愿之所建。胎卵湿生,缘兹高揖;业系长维,从此永断。

这一段就不一样了,名字一出来,"安乐",放光了,多好! "安",这个世界能安吗?"乐",这个世界有乐吗? "安乐,是菩萨慈悲正观之由生,如来神力本愿之所建",这个因果就不一样了,这就是讲"通因至果,通果酬因"。"'道'者,通也",你看前面是什么通?通三恶道,通地狱轮回;这里是什么通?什么因?"菩萨慈悲正观",由此而生什么果?"如来神力本愿之所建"。"通因至果,通果酬因",这两句话一出来,当下"胜过三界道"了。

"胎卵湿生,缘兹高揖",胎卵湿生是这个娑婆世界的生命状态。"业系长维,从此永断",这读了也舒服啊!再见了,无穷的轮回从此永远断绝。

续括之权,不待劝而弯弓; 劳谦善让,齐普贤而同 德。"胜过三界", 抑是近言。

说超过三界道,这还是讲得太浅显了,"抑是近言"。那"远言" 怎么讲?到底应该怎么说?"速得成就阿耨多罗三藐三菩提""速 满足功德大宝海",这还差不多。那就不单单是胜过三界的问题。

记得有一次慧净上人给我布置了一个作业,问我念佛往生极 乐的好处,其中我列了一条"超出三界",上人就没用这一条。"'胜 过三界',抑是近言",念佛胜过三界算什么?这就不要拿出来说 了,这就太浅了,不足以形容念佛的功德利益。因为阿罗汉也是胜 过三界,极乐世界不是阿罗汉的境界,"大乘善根界,等无讥嫌名", 如果讲避免三界轮回,就太贬低极乐世界的价值了。

## **③要点**

请把《圣教集》翻到239页,"观彼世界相,胜过三界道",观

察门的第一事, 我们学习它的要点。

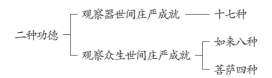
#### 观察门

我们先看讲义,第一个要点是"观察门"。这一点列为要点, 是要说明什么呢?

我们可以配合《圣教集》来看,239页倒数第2行:"此以下,是第四观察门。"希望我们学习的时候不要学后忘前,这里说"此以下,是第四观察门",就要想到前面我们已经学过三念门了。第一首偈子"世尊我一心,归命尽十方,无碍光如来,愿生安乐国",这是礼拜门、赞叹门和作愿门。第二首偈子就是《往生论》的枢机,"成上起下",也是关于教判的偈子,"我依修多罗,真实功德相,说愿偈总持,与佛教相应"。这样,心中整体感就比较强。

从下面这首偈子开始,是第四观察门。"此门中分为二别",观察门分为两部分。"二别"是昙鸾大师用语的习惯,现在的人不太用这个词,就是两个分支的意思。

"一者观察器世间庄严成就,二者观察众生世间庄严成就", 我们看讲义的图表比较清楚。



再看《圣教集》240页:"此句以下,至'愿生彼阿弥陀佛国',

是观器世间庄严成就。观器世间中,复分为十七别,至文当目"。"此句"就是"观彼世界相,胜过三界道"这句。观察器世间当中,又分为十七个细小的栏目。"至文当目",在这里就不详细列出来,到了解释相关文句的时候,再一一指出它们的标目。昙鸾大师用字非常简略,惜墨如金。

我们再看讲义,"观察器世间庄严成就",后面打了个破折号, "十七种",就是"复分为十七别"。

下一行"观察众生世间庄严成就",为什么把这一条列出来呢?因为昙鸾大师在这里说话说了一半,没有再说。我们一般容易忘记,我在这里列出来,是让大家不要忘记。昙鸾大师分为二别,只讲了第一种,又再分为十七别;至于第二种,没有再说,因为用字很简略。第二种在哪里呢?讲义上标了页码,在《圣教集》260页,这是让初学的人容易形成整体感。

260页第1行:"次观众生世间清净"。怎么叫"次观"?前面有"初",这里才是"次"。前面观察器世间清净,十七种已经说完了,这里说"次观众生世间清净"。大家知道这点就行了。就是说,我们不要看后忘前、看前遗后,要有个整体感、整体观。

还是翻到240页:"此二句,即是第一事,名为'观察庄严清净功德成就'。此清净是总相。"我们读这二十九种庄严功德成就,会发现它们的释义体例,也就是解释的格局、例子、文体是很类似的。有什么类似呢? 主要大分为二科。

此下皆大分二科 讲义的第二个要点:

此下观察每一事,皆大分二科。

观察每一事,都大分二科。哪二科呢?

一明愿心庄严 玄义 深 隐 根本 归一 细释偈文句 文义 浅 显 枝叶 示多

第一科"明愿心庄严",第二科"细释偈文句"。"细"就是仔细, 有时候甚至是一个字一个字、一个词一个词、一句话一句话地来 解释《愿生偈》的文字和句义。

我们看第一事"清净功德成就"。从"佛本所以起此庄严清净功德者",一直到240页倒数第4行"非如三界,是污染相,是破坏相也",这三段都是"明愿心庄严"。

从下面开始才是详细解释偈子的文句。因为偈子说"观彼世界相,胜过三界道",这里才说"'观'者,观察也。'彼'者,彼安乐国也。'世界相'者,彼安乐世界清净相也",一个字一个字地解释。然后解释"胜过三界道","道"是什么意思,怎么胜过,三界是怎么回事。

一看就是分为两大科。

我们再来看第二事,"究竟如虚空,广大无边际","此二句,名'庄严量功德成就'",格式是一样的。前面说"此二句,名'观察庄严清净功德成就'",这里说"此二句,名'庄严量功德

成就'"。

再翻到243页,看第三事,"正道大慈悲,出世善根生","此二句,名'庄严性功德成就'",格式都一样。

再翻到241页,"佛本所以起此庄严量功德者",前面说"佛本 所以起此庄严清净功德者",把"清净"改为"量",文句、格式、体 例都是一样的。

再翻到243页,第2行,"佛本何故起此庄严?"当然,这句话也可以换成上面那句的格式,"佛本所以起此庄严性功德者",意思是一样的。昙鸾大师的解释不像我们那么规矩、呆板,而是显得比较生动、灵活。就好像写毛笔字一样,每一横都像用尺子画出来的那么平,那样反而不好看,呆板。第一横平一点,第二横稍微斜一点,第三横再怎样,就很灵动。

我们再看241页,"佛本所以起此庄严量功德成就者:见三界狭小·····"没有具体解释"究竟如虚空,广大无边际"的文句,这就是"明愿心庄严"。

242页,"'如虚空'者","'广大无际'者"等等,我们都用引号标出来,这才是具体解释当偈的文句。

我就举这三首,其他的大家自己去看。二十九种清净功德,每一种都大分这两科。

或者说三科:第一科为标目,此二句名什么,此四句名什么, 这是起一个标题。接下来就说"佛本何故起此庄严?"或者说"佛 本所以起此庄严······功德者",这就是第二科"明愿心庄严"。接下 来是第三科"细释偈文句",就这首偈子的具体文句,一个字一个字、一句话一句话地解释。

所以大致分为两科,或者说三科。先看明白它们的格式是类 同的。

大家再看讲义。这二科有不同的侧重点,"明愿心庄严"是玄义,"细释偈文句"是文义。

"玄义"就是比较幽深、难以理解的义理。但是这里的玄义,大家不要误会了。比如《观经疏》有"玄义分",《往生论注》开篇的五科,判教相、明经体、辨优婆提舍名、分《论》二重、解《论》名目,都是玄义。这里的"玄义",是次一等级的,是文义中的玄义。凡是解释具体文句,通通属于文义。不过,文义中解释每一首偈子,有的直接根据文句解释,有的探明文句背后的意义。这里的"明愿心庄严"就属于文义里玄义的部分,更加幽深。

如果我们解释,可能一开始就"'观'是什么意思,'彼'是什么意思……",这么解释,"愿心庄严"就显示不出来。"愿心庄严"是玄义,比较幽深、隐秘,与文义比较起来,更根本,所谓"万法归一"。具体的庄严功德相有二十九种,但是阿弥陀佛的因地愿心是一样的,尽管有无穷无尽的庄严相,都是从阿弥陀佛的根本愿心庄严流露出来的。所以,这是万法归一的地方,当然更根本。解释偈的文句就是文义,文字的意义,显得比较浅显,属于枝叶性质的。比如一棵树,只有一个根本、一个主干;但枝叶就比较多。"愿心庄严"是唯一的,然后展现无穷的庄严相。天亲菩萨在《往

生论》中把极乐庄严归纳为二十九种,其实是无量无边,这就是枝叶,就比较多了。

我们这样说,就是让大家明了,要归干"愿心庄严"。

一般人看天亲菩萨的偈子或者看经文,都会执迷于文句,"这是什么字,查《佛学大词典》,我懂了再给别人讲",这是不可以的,要了解它的根本。比如"观彼世界相,胜过三界道"这首偈子,如果懂得"明愿心庄严",后面的"释偈文句"即使不了解,或者是没有每个字搞清楚,都问题不大。所以,我们读书,一定要知道轻重、主次。在这里,"明愿心庄严"分量更重,更根本。

说明一下,我们的讲义发布了两次,第一次没有用"愿心庄严",而是用了"观佛本愿",后来改成了"愿心庄严",意思是一样的。

为什么有这两种想法?在用"观佛本愿"的时候,想到的是它本来就是"观佛本愿"。"观"就是思维、忆想当初佛因地发的本愿,并且文句中也有一个"本"字,"佛本所以起此庄严清净功德者",就是观察佛的本愿。同时,也是希望让大家知道二十九种功德庄严都要归在"不虚作住持功德庄严",所谓"观佛本愿力,遇无空过者,能令速满足,功德大宝海"。

二十九种功德庄严,其实有两个归结点,第一归结在清净功德,就是第一事;第二归结在佛的愿心。这第一事之所以清净,是因为佛的"愿心庄严",所谓"一法句者,谓清净句;清净句者,谓真实智慧、无为法身故",这所有的功德庄严,都是阿弥陀佛"愿

心清净"。当时是这么想的。

这么想也可以,感觉"观佛本愿"四个字更加隐秘,表达的意思更深一层。像昙鸾大师一开始写《往生论注》就是从"观佛本愿力"这首偈子着笔。《往生论注》一开篇,明难易二道,判易行道时就说"易行道者,谓但以信佛因缘,愿生净土,乘佛愿力,便得往生",就是在观佛本愿,以"观佛本愿力"这首偈子作为整部《往生论注》的主线,贯通到最后,就像人的脊梁骨一样,从头一直贯通整个躯干。

《圣教集》230页,《往生论注》,"易行道者:谓但以信佛因缘,愿生净土,乘佛愿力,便得往生彼清净土;佛力住持,即入大乘正定之聚,正定即是阿毗跋致。譬如水路,乘船则乐。"定的基调就是"乘佛愿力",从这里开始讲"佛力住持"。所有的过程,卷上观察二十九种功德,就是观察佛的本愿;卷下观察二十九种功德成就,就是观察阿弥陀佛的本愿之力。所以,整个解释就是"观佛本愿"和"观佛本愿之力","愿以成力,力以就愿;愿不徒然,力不虚设;力愿相符,毕竟不差:故曰'成就'"。

从头到尾,脉络非常清晰,就是"观佛本愿力"。最后的结论, "问曰:有何因缘,言'速得成就阿耨多罗三藐三菩提'?答曰: 《论》言修五门行,以自利利他成就故。然核求其本,阿弥陀如来 为增上缘。"归到阿弥陀如来的增上大愿业力。再看黑体字:"凡 是生彼净土,及彼菩萨人天所起诸行,皆缘阿弥陀如来本愿力故。 何以言之?若非佛力,四十八愿便是徒设。"然后"的取三愿",最 后作个结论,归到佛的本愿力。这个结论是怎么来的?是通过观察二十九种功德庄严、观察二十九种功德庄严的本愿,以及观察二十九种功德成就的本愿力,前面已经作了无穷尽的铺垫,一层一层、一浪一浪过来之后,到这里自然结论就出来了,这是非常通畅的。而且这个结论非常肯定、有力,"若非佛力,四十八愿便是徒设",下面举出第十八愿、第十一愿、第二十二愿。

《圣教集》337页:"愚哉,后之学者!闻他力可乘,当生信心,勿自局分也。"祖师的文句,这些教理,这种结构,是有机整体,充满生命力,完全是活的。

"当生信心,勿自局分也","无碍光如来"一切都是没有障碍的——只有一个障碍:你不信,自己局限自己。除了这个,一切无碍。"光有所不照,岂非有碍耶?答曰:碍属众生,非光碍也",自己不睁眼看,不信,"自局其分",所以要"闻他力可乘,当生信心"。

整个步骤里,"观佛本愿及佛本愿力",虽然是天亲菩萨的意思,但是更是昙鸾大师的详尽发挥,跟《往生论》的文句稍微显得隔开了一点,不那么亲,所以改成"愿心庄严"。

改成"愿心庄严",就更与天亲菩萨的原文相贴切。如果就本科来说,"观察庄严清净功德成就",二十九种功德庄严每种都有"庄严"两个字,所以就把"愿心、庄严"放在一起,能够紧扣标目,所以就改过来了。

此偈之特殊

第三个要点,此偈之特殊。

这里的"特殊"是指什么?每一种观察大分二科,不过这首偈 子因为是第一事,比较特殊。

特殊在哪里?有两种特殊:"明第一","明总相"。"此二句,即是第一事,名为'观察庄严清净功德成就'。此清净是总相","即是第一事""此清净是总相"这两句,在别的偈子里都没有,只有这首偈子有。"此二句,即是第一事",按说后面会有"此二句,即是第二事""此二句,即是第三事",但是只有这首偈子有"第一事"。"第一"有两种含义,一是显示次序,"第一、第二",清净功德放在第一,所以叫作"第一事"。第二种意思,"第一"就是根本、最重要的。为什么把这个放在第一,不把别的放在第一?这是不可以改变的。为什么?"此清净是总相","总相"当然就放在第一了。

比如我们来到五台山,这里什么是"总相"?"五台山真干净", 给我们总的感觉很清净,这就是"总相"。接下来才讲"天那么蓝, 云那么白,山那么绿,牛羊那么温顺,空气呼吸起来很透",这就 叫"别相"。总相就是不管眼睛看到哪里、耳朵听到哪里、鼻子呼 吸到哪里,都让我们感觉到很清净。这叫作"清净是总相"。

到了大都市,空气污染,起雾霾了,"那个地方不能待!染污得要命","此染污是总相"。然后说怎么染污:空气不净,嘴里都有沙子,眼睛都睁不开,楼都灰蒙蒙的:这就是别相。

这里讲"清净是总相"。"总相"是根本之相,是总体之相。就 是说,这二十九种功德,每一种都是清净的。

所以,一是显示先后,二是表示轻重。"第一"就是最重要的, 而且也是我们首先感受到的。

各位,我们往生之后,到了极乐世界,第一感受是什么?大家想一想。到了极乐世界第一念,就是感觉清净,这就是总相。毛孔都净了,还要洗澡?没那回事,没那一说;鼻孔一呼吸,净了;眼睛一睁,净了:到极乐世界第一就是清净总相,"此第一事"——清净。

再问大家,第一念是清净,第二念呢?第二念就是成佛。鼻子一呼吸,眼睛一睁开,清净;心一清净,就成佛了。为什么?佛就是清净啊。龙树菩萨说"归命清净人",佛才有资格称为清净之人。所以,我们到极乐世界,第一念"清净",第二念"成佛"。天亲菩萨说"速得成就阿耨多罗三藐三菩提",我一直在想:这个"速"是快速到什么程度呢?是上午去了下午成佛,还是今天去了明天成佛?在娑婆世界三大阿僧祇劫,到那里是快,快到什么程度?快到一个劫?一年?半个月?三天?一天?就是你第一念清净,第二念就成佛,就这么快。

所以,第一事是总相。

什么叫"总相"呢?总相是总体的、整体的、统一性的。"清净是总相",为什么清净是总相?净土嘛,当然清净是总相。你到极乐世界去,就是感觉清净。

那到底什么是"清净"? 清净不是干净。什么叫"清净"? 就是 "不生不灭,不垢不净,不增不减",就是"诸法从本来,常自寂灭 相",就是诸法本来体性。"何期自性,本自清净",这就是清净。

净土这种清净,是法藏比丘作为无生法忍的菩萨所起清净庄严功德之愿,经过兆载永劫修行展现的净土庄严,那是"何期自性,本自清净"所不能比的,一个是"性功德",一个是修德。

二十九种功德庄严,每一种都清净,所以清净是总相。

我们看《圣教集》319页第6行,这里说到"愿心庄严","净入愿心"。看黑体字,第2行:"又,向说观察庄严佛土功德成就、庄严佛功德成就、庄严菩萨功德成就,此三种成就,愿心庄严。"我们说"明愿心庄严",就是从这里来的,这是天亲菩萨的原话。

下面,"略说入一法句故。"这"一法句"是什么呢?再翻过来, 320页:"一法句者,谓清净句","清净句"是什么呢?这里说了,"清 净句者,谓真实智慧、无为法身故。"这是解释"清净"两个字。

"清净"两个字是很高的。这两个字就是指佛,就是"真实智慧、无为法身"。所以,真正讲"清净",就是佛的境界——"归命清净人"。

不过,就文句来讲,"清净句"就是指"观彼世界相,胜过三

界道"这两句。这两句就是"一法句"。为什么叫"一法"? 万法归一, 三种庄严功德——佛、菩萨、国土, 这一切的庄严功德, 归入一法; 这一法是什么? 就是清净。

"清净",如果从文句来讲,就是一开始的两句话:"观彼世界相,胜过三界道"。但是,昙鸾大师说了,"'胜过三界',抑是近言"。讲"胜过三界道",因为"清净"的境界远远不止"胜过三界道",它就是成佛,是"真实智慧、无为法身",这才是清净的本质。讲"胜过三界道",阿罗汉也是胜过三界了,但阿罗汉跟"清净"来比,就差得太远了。初地菩萨还叫"未证净心菩萨",到七地菩萨还是"未证净心菩萨",心还不清净。八地及以上的菩萨才叫"净心菩萨",那还不能叫"清净人"。"啊?八地菩萨不能叫清净人?"就是不能。到九地、十地、等觉还不行,还差一点,差哪一点?"无见项相"没有圆满。好了,成佛了,无见项相圆满了,那个时候才叫"清净人"。

所以,"略说入一法句故",就是说二十九种功德庄严,通 通要归到这第一句来读,都要读出"清净"的味道,这才能称为 "总相"。

"略说入一法句故",这叫"广入略"。"广"就是二十九种功德 庄严,"略"就是清净。

同时,"清净","略入广"。这个"清净",所谓"观彼世界相,胜过三界道"。这个"胜过三界道"的功能力用,在二十九种功德庄严当中通通都有的,并不是说这第一首偈子才"胜过三界道",

第二首"究竟如虚空,广大无边际"也是"胜过三界道",第三首 "正道大慈悲,出世善根生"也是"胜过三界道"。

所谓"胜过三界道",不是说比三界好、超过三界,"胜过三界道"就是超出三界轮回的因果,截断三界生死轮回。只要听到这首 偈子,理解了,生死就断了! 这才叫"胜过三界道"。

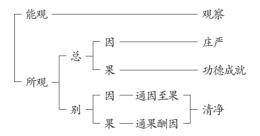
这是"略入广"。

"广略相入",这是第一首偈子的特殊。

请问大家,娑婆世界的总相是什么?娑婆世界总相就是染污。此染污、浊染,是第一事。娑婆世界就是这样,不能待啊!这里真的是昙鸾大师所说的,娑婆世界哪还愿意待啊?看了心里都发闷,憋得慌。

释名目:观察、庄严、清净、功德成就 下面我们解释第四个要点,"释名目"。

第一事里总共说了十个字:"观察、庄严、清净、功德成就"。



我把它分成了四节,这四节又分为两大类:能观与所观。

"能观"就是"观察"这两个字, 它是能观的。

"所观"就是后面八个字。观什么?观"庄严",观"清净",观"功德成就"。

所观又分为总和别。

什么叫"总"?"庄严"和"功德成就"这就是总的。每一观都有观愿心庄严、观愿心庄严怎么成就,这是"总"。

什么是"别"?"别"是特别。第一事特别观"清净",第二事特别观"量",第三事特别观"性功德成就"。所以"清净"这两个字就属于"别"。

观总,"庄严"是观因,"功德成就"是观果。

观别,"别"也有因和果。"别"就是"清净"这两个字。从因上来说,"通因至果";从果上来说,"通果酬因"。为什么这样说呢?因为"清净"两个字是从"庄严"来的,所谓"庄严清净功德成就","庄严"就是愿心,愿心就是因;"功德成就",成就了当然就是果。"清净"在中间,就是说在因地的时候也清净,果上才清净,所以它是"通因至果,通果酬因"。

我们就想到昙鸾大师解释"胜过三界道",非常妙啊!"'道'者,通也······通因至果,通果酬因:故名为'道'"。

那么,它怎么胜过三界道?我们在娑婆世界也是"通因至果",通到哪里去了?通到阎罗王那里去了。"通果酬因",怎么酬因?酬我们贪瞋痴三毒、三业染污的因。但是,"庄严清净功德成就"里的"清净",从因地愿心庄严就清净了,"因净故果净"。"此三种成

就,愿心庄严",三种清净功德都是愿心庄严,"应知"。

所以,"通因至果",从"庄严"到"功德成就";"通果酬因", 从"功德成就"反过来到"愿心庄严"。非常妙啊!

我们再看下面列的几条:

第一事标"观察",总冠二十九种,此下文略义存。

第一事标了"观察",就是"能观"这两个字在第一事里 说了。

"总冠二十九种","观察"两个字像帽子一样,扣住二十九种功德庄严,每一种都要有。

但是下面, 昙鸾大师说得很简略, 没有那么啰唆。"此下文略 义存", 意思都存在, 但是文句上把"观察"两个字略掉了。为什 么?"佛本何故起此庄严", 这不就是在观察庄严吗? 只是"观察" 两个字没有用到。

请看241页倒数第2行,我们和240页第3行对比。有的人写文章讲究文句的工整、对称,当然这也有优点;但是感觉非常死板。这句如果他写会怎么写?"此二句,即是第二事,名为'观察庄严量功德成就'"。可不可以呢?也可以,不过啰唆了,"第二事"就不需要了。

县鸾大师为什么讲"第一事"?因为"第一事"除了说明次序之外,还有轻重、总别的关系,所以一定要讲"第一事"。这以后的就不讲了,"第二事""第三事"就略掉了。

那么"观察"呢?也可以讲的,但是后面通通没有加"观察"

这两个字,引号里说"此二句,名'庄严量功德成就'"。按说观察门中,"观察"两个字是可以加的,但是略掉了。略掉是"文略义存",文字略掉,意思有。

#### 二邓

"三观",不是"空观、中观、假观"的三观,而是观三件事:观 庄严、观清净、观功德成就。

第一观"观庄严",就是观佛当初的本愿,愿心庄严。所谓"庄严",就是指因地的愿心、心行,以心行为因,庄严果德。因中怎样的发心、怎样的行为,才能变成最后的结果,这叫"庄严"。所谓"观庄严",是"观本愿",是法藏比丘当初的誓愿、愿心。

第二观"观清净",即"观当事"。"当事",就是这件事情本身。在第一首偈子当中,"当事"就是"清净";第二首偈子的"当事"就是"量";第三首偈子的"当事"就是"性功德成就"。所以,每一首偈子当体这件事,是不一样的。但是"观庄严",是一定要观的,当初的愿心都是统一的。

第三,"观功德成就"。"观功德成就"是观什么呢?"观不可破坏"。这在每一观也是一样的。如果就"清净"来讲,不可破坏之

外还要加"不可染污";如果就"量"来讲,不可破坏之外还要加 "不会变小","量广大",不会感到局限。

观成就, 唯第一、第二事单独别释, 余皆义存文略。

比如第一件事, 昙鸾大师说:"'成就'者, 言此清净不可破坏, 不可污染"。

第二事的说明在哪里呢?我们看242页第6行:"'成就'者, 言十方众生往生者······"

第三事"正道大慈悲,出世善根生"就没有这个"'成就'者"了,后面通通都没有了。但意思是存在的,大家可以去理解、想象。

所以, 昙鸾大师的文笔非常灵动。多字少字、或存或略, 非常 灵活。

庄严者,业因庄严果德,分善恶、染净。

造业的因,庄严果上的德。这个"德"字,一般都是指正面的, 但是也可以作负面的解释,比如"你这德性"。

"业因庄严果德",我们一般讲的"庄严",也是讲正面的多,讲到佛菩萨,那当然毫无疑问都是正面的。但其实它是包含善恶染净的,善恶染净都可以用"庄严"这个词。

"啊?坏事也能用'庄严'啊?"有经文为证。请看《圣教集》97页倒数第3行,先举《大经》里一个正面的例子:"以弘誓功德而自庄严",这就是菩萨以弘愿、誓愿的功德,庄严自己的修行、净土、度众生等等这一切。这是正面的。

《圣教集》695页第4行,《观经》言:"或有众生,毁犯五戒、八戒及具足戒;如此愚人,偷僧祇物,盗现前僧物,不净说法,无有惭愧,以诸恶业而自庄严。"

我们看696页第2行善导大师的解释:"明兼造众罪,内心发恶, 外即身口为恶;既自身不善,又见者皆憎,故云诸恶心自庄严也。" 自己不善,人家看了都不喜欢。所以,这个"庄严"有恶庄严,恶 庄严就麻烦了。

此二十九种一一明法藏因中大愿大行庄严,故感果上功德成就,不可破坏,能利世间。

这所有的成就,一成永成,绝对不会被破坏的。"不可破坏"四个字力量特别大。这个娑婆世界都是可破坏的,但是极乐世界"不可破坏"。为什么?真如实相,诸法正体,犹如金刚,不被一切所坏,能坏一切,这叫"不可破坏"。这多厉害!哪里还有什么进进退退?能进能退不就能被破坏了吗?所以"不可破坏,能利世间"。

《论》言"三种成就, 愿心庄严, 应知"。

这三种成就不可破坏,为什么?愿心庄严,应该知道。

"观庄严",就是观阿弥陀佛的因地本愿。

故我祖师一一观之于佛本愿,明其愿心庄严,深契佛 心、论主之意。

每一愿文,你都不会感到重复、啰唆,你会感觉到一浪又一浪、一波又一波、一层又一层、一光又一光,照到你的心里,感到

还不过瘾。就像口渴的人喝了一口水,还来第二口、第三口。

我们读了这样的文句,读了舒服,透!反复读,反复、仔细地读,读了真舒服!"欲置众生于不虚伪处,于不轮转处,于不无穷处,得毕竟安乐大清净处,是故起此清净庄严功德也",读得真舒服啊!

前面一读,可怜兮兮的样子,"三界是虚伪相,是轮转相,是 无穷相,如蚇蠖循环,如蚕茧自缚;哀哉众生缔此三界,颠倒不 净。"大家都要细细地读,这样的文字,不能简单地读过,要细细 体味,这三界怎样虚伪,怎样轮转,怎样无穷,反复仔细体味。"蚇 蠖循环",怎样循环?"蚕茧自缚",然后"哀哉众生缔此三界,颠倒 不净","颠倒不净"这四个字,像帽子往头上一扣,戴到我们娑婆 世界众生头上,怎么那么贴切呢!

大家看《圣教集》240页第3行,解释第一事的名目,"观察庄 严清净功德成就"。

庄严

我们看讲义,解释"庄严"两个字。

"庄严"有两种词性,一是动词,一是形容词。作动词时,表

明业因,比如说"庄严功德";作形容词时,表明果德,果上的一种成就,往往说"功德庄严"。作动词和作形容词,它们的位置不一样。

"观察庄严清净功德成就",这里是作动词用。比如一般的回向偈说"愿以此功德,庄严佛净土",这个"庄严"是动词,就是用这种功德来庄严佛净土。法藏比丘当初发愿用清净功德庄严净土,这种"庄严",是用他所修的一切智慧清净业,来庄严清净功德。

"庄严功德"后面列了"能严"与"所严"。"能严"是能庄严的, "所严"是所庄严的。能庄严的就是"如来愿心",所庄严的就显示 出"二十九种功德成就"。如来的愿心,分为"大愿"和"大业",因 为发了愿还要修行。二十九种功德,成就不可思议力,自利利他, 就是"大力"。有大愿、大业、大力,这就是"不虚作"。"不虚作" 下面标了页码,《圣教集》311页。

- "所言'不虚作住持'者,依本法藏菩萨四十八愿",这就是 "如来愿心"。
- "今日阿弥陀如来自在神力",这就是"二十九种功德"成就的"大力"。
- "愿以成力,力以就愿;愿不徒然,力不虚设;力愿相符,毕竟不差:故曰'成就'",这也是解释"成就"两个字。
- "成就"有好几处解释,像清净相那里说,"'成就'者,言此清净不可破坏,不可污染"。这里是总的解释"成就",说明它的原理,从因到果,以果酬因。学习到那里我们再详细解释。

这是让大家了解,所谓"庄严功德","观察庄严清净功德成就"本身也有不虚作的作用,因为阿弥陀佛的每一事功德成就当中,都有如来的愿心,都有大愿、大业、大力的成就。所以,善导大师说"一切善恶凡夫得生者,莫不皆乘阿弥陀佛大愿业力为增上缘",也是从这里来的。

#### 清净

接下来我们看"清净"。这是第一事,也是总相。清净是极乐世界——"彼世界相"一个最本质、最根本的界定。诸佛净土之所以称为净土,就是因为清净。

极乐世界是怎样的清净?大家能想得到吗?我们这个世界是 染污的,在五浊恶世去想清净,怎么想得起来?想的都是错误的。 我们心里也没有清净,想来想去都是不清净的,于脆别想了。

就像一帮人在麻将室里打麻将,打了好几天了,烟雾缭绕,又 有汗臭、脚臭,又有鸡蛋味儿,又有吃饱饭打嗝、喝酒喷出来的酒 味儿,浊染得不得了。你对这帮人说:"你们在里面想一想,清新 空气是什么味道?"想得出来吗?想不出来,想的都是房间里的味 道,汗臭、脚臭、彼此呼出的浊气,怎么能想到清新空气的味道?

不用想,只要把窗户推开,外面的清风吹进来,自然就知道什么是清净了。如果把窗户关得紧紧的,闷在里面,怎么想都不行。

在我们这个世界想清净,怎么想都想不出来。怎么办?小鼻孔 对着六字名号的吸管一吸——"南无阿弥陀佛,南无阿弥陀佛,南 无阿弥陀佛……"念佛还能有点清净,除此之外没有。

五浊恶世,劫浊、见浊、烦恼浊、众生浊、命浊,都是浊染的。 我们的见地是浊染的,我们的烦恼等都是浊染的。地上不清净,那 天上清净吗?三界都是不清净的,欲界、色界、无色界,地上不清 净,天上也不清净。在这个世界,要我们想到底什么是清净,没法 想。所以,昙鸾大师底下用的词很善巧,他不告诉你什么是清净 的,就告诉你什么是不清净的,没有不清净的就是清净的,用这种 遮诠的方法。因为用表诠的方法很难说明,娑婆世界没有清净,没 办法表诠。

到底什么是清净呢?清净就是诸法本来体相,清净就是真实。体证真如实相,就是清净。清净就是平等、无分别。如果有分别,就不清净;如果不平等,一定不清净。清净就是寂灭、寂静,没有一点尘埃。"无挂碍故,无有恐怖,远离颠倒梦想,究竟涅槃",这就是清净。只要有挂碍,那就不是清净。

我们清净吗?每个人心里都知道,有许多挂碍,不管想到哪里都是不清净的。在这个世界都有挂碍,有挂碍故就有恐怖,有恐怖心就不安,那怎么能清净?有烦恼,能清净吗?所以我们不管怎样都是不净的。

我们看图表。

清净分为两种,"因清净"和"果清净"。因中清净就是"如来 愿心",果上清净就是"二十九种功德"。

"因净故果净",因中清净,所以果上才清净。对我们凡夫来说,因不清净,果能清净吗?因是浊染,贪瞋、烦恼、分别、邪见,因不清净,果当然不可能清净。所以,《往生论》说"净入愿心""愿心庄严",就是二十九种清净功德庄严相,清净要纳入如来的愿心庄严当中来理解,要以这个为根本。

下面这张表说"能净"与"所净",也是一样的,只是角度不同。

"能净",能清净的是什么呢?所谓"能神者神之耳",能清净的是如来的愿心。"所净",所显示出来的清净相是二十九种功德。如来愿心就是菩萨智慧清净业,这样的愿心能庄严佛事,依法性,入清净相,所以称之为真实功德。

"清净"和"真实"是平等的,因为清净才是真实功德,因为是 真实功德所以清净。一般讲"心净国土净",法藏菩萨的愿心清净, 极乐国土就清净,在他就是"心净国土净"。

"心净国土净"这五个字经常被人拿来讲,其实我们是不够资格讲的。看看你的心净不净?你的心不净,所以你的国土不净,没办法的。五浊恶世,充满见浊、烦恼浊,心哪里有清净啊?菩萨可

以讲这句话, 法藏菩萨、观音菩萨、地藏菩萨都可以讲。

凡夫要怎么讲?凡夫是"国土净则心净",倒过来说,所以我们才要求生西方极乐世界。极乐世界的清净不可破坏、不可污染,是"性功德成就",众生往生到那里自然就清净了,是国土净而心净。

身份不要搞错,定位不要定错,讲大话没用。圣道门的人喜欢这样讲——但这里倒不在于圣道门还是净土门,在于你是不是无生法忍的菩萨。如果是无生法忍的菩萨,"心净国土净",就开始修吧;如果不是无生法忍的菩萨,是凡夫,就会心染六道尘垢。如果要清净,首先要"国土净",以阿弥陀佛的清净庄严功德,让我们自心获得清净。

凡夫在娑婆世界,确实是"心不净则国土不净"。"心"就是正报身心,"国土"就是依报环境。

我小时候在农村放猪、放牛,猪栏、牛栏都脏得不得了。为什么脏呢?因为猪和牛吃、喝、拉都在那里,特别脏。早晨要去放牛,牛绳拴在桩上,桩在臭泥里,想去牵牛绳,脚都走不进去;夏天蚊子多得不得了。

我由此想到这就是不净。凡夫跟牛一样,到处都不净。性不清净,再美好的食品,到了肠胃里马上变成粪便。我们的大脑思维就像肠胃,我们六根对六尘,不论吸收到什么信息,被我们的我执我见一加工,就成了烦恼。这种烦恼要排泄出来,排在周围,怎么可能有清净的地方?

听到什么马上就加工,加工就不净了。本来没有不净,比如人家骂你一句,骂就骂吧,像一阵风就过了。我们不是的,听到耳朵里就加工,加工就起烦恼,烦恼就开始往外喷,非常不清净。

有的人一天到晚烦恼特别多,抱怨,好像全世界的人都欠他的。这样的人哪会有朋友?谁愿意跟他打交道?从来没有笑脸,总是有各种怨气,这不好,对自己伤害非常大,对别人伤害也很大。但是他不说出来不行,就像感冒一样,感冒了就要咳嗽,忍也忍不住。心灵感冒了,受到负面信息和负面情绪的影响,只好不停地抱怨。

### 法性

下面说到"法性"。所谓"依法性入清净相",要想清净,就要 入法性、依法性。

这里列了一些词,这些词几乎都是一个类型的,只是在不同的位置说不同的话。

法性就是清净,法性就是无生,无生无灭才清净。所以《心经》说"不生不灭,不垢不净",这是清净的本然状态。

体证到法性的无生,就是智慧。这种智慧不是世间浊染的世 智辩聪,是清净的。 由这种智慧所起的业,就是清净业。比如体会到无生,所行布施就是三轮体空,这样所做的业是清净业。如果没有体证无生,即使布施,仍然有福德相,这就不是清净业。

清净业才能庄严佛事,在本论中说二十九种功德庄严。染污 业、不净业是不能庄严佛事的。

这种庄严佛事,称为真实功德。真实功德有两种相:不颠倒、不虚伪。不颠倒,不可破坏;不虚伪,能够利益众生。为什么不虚伪?因为能自利利他。有这样的功能、作用、效益才称为"成就","'成就'者,言此清净不可破坏"。

在图表这条链当中,随便一点能够相应就是清净,比如智慧、 无生,都是清净。

下面列了几条经文,主要说明"观察庄严清净功德",主要是观察法藏比丘因中所修。这几段经文比较明显,稍微读一下,不详细解释。

超发无上殊胜之愿,其心寂静,志无所著,一切世间无能及者。

- "超发无上殊胜之愿",这就是愿心庄严。愿心庄严指什么?指 法藏比丘发四十八愿。
  - "其心寂静",这就是愿心清净。"寂静"就是清净。
- "志无所著",无所执著,无所挂碍,无所黏滞。这就是"依法性入清净相",这也是清净。

具足五劫, 思惟摄取庄严佛国清净之行。

"庄严清净功德成就",这里出现了两个词——"庄严""清净"。这是指法藏比丘因中发愿,"思惟摄取庄严佛国清净之行"。

专求清白之法,以惠利群生。

这是因中修行。"专求清白之法",这是清净。

"以惠利群生",这样的清净功德不虚作,所以能够惠施、利益广大的众生。

以大庄严具足众行,令诸众生功德成就。

"大庄严"指愿心庄严,"超发无上殊胜之愿"称为"大庄严"。

"具足众行"就是由这个大愿所起的一切菩萨六度万行。这种 "具足众行",这种万德万行的修行,是在"其心寂静,志无所著" 的状态下所起,所以是智慧清净业。

"令诸众生功德成就",不仅自身成就功德,也令广大众生功 德成就,所以叫"观察庄严清净功德成就"。

这几段经文说的就是法藏比丘因中修行。

对于第一事的名目,这里就解释多一些。后面的庄严功德, "观察"两个字就略掉了,"庄严功德成就"六个字都一样,只是 别目不一样,或者是"清净"功德成就,或者是"量"功德成就。

不过,提醒大家注意,以后我们学到下面的每一种,比如说第二"庄严量功德成就",其实"量"后面可以加"清净"两个字,不仅是观察"量功德成就",也是观察"量清净功德成就"。因为"清净"是个总相,极乐世界的"量",不仅是"量成就",也是"清净成就",这个"量"就是清净的"量"。我们娑婆世界的"量",是不清

净的,质量、数量、一切量都是不清净的。

#### 佛本所以起此庄严清净功德者

下一个要点,就是"佛本所以起此庄严清净功德者"。上节课我们说过了,这是昙鸾大师解释二十九种功德的一种格式,昙鸾大师发明的。他很善巧,这就是"明愿心庄严"、观佛本愿。"佛本所以起此庄严清净功德者",然后就是"见……,是故起此清净庄严功德"。每一种都是这种格式。

我们看第二事,《圣教集》241页最后一行:"佛本所以起此庄严量功德成就者",都是一样的格式,"见……,所以……",每一首都是这样,很善巧。昙鸾大师用他深邃的智慧、细腻的观察、优美的文辞表达出来,我们就觉得这种逻辑关系很好,很舒服。

《往生论》原文很简单,天亲菩萨只有这么两句话:"观彼世界相,胜过三界道",后面长行说:"庄严清净功德成就者,偈言'观彼世界相,胜过三界道'故",解释得也很简略,我们根本读不出味道来。

所以,非常感恩昙鸾大师,解释得非常细腻,首先就是观察佛 的愿心庄严。

# 这里我们就有个问题:

注主为何二十九种功德都用此句式? 他是如何想到的? 于《论》有何依据?

昙鸾大师是怎么想到的?在《往生论》中有什么依据?是不是

离开了天亲菩萨的本意?是不是想得太多太远了?

为什么要问这个问题呢?就是说,为了和天亲菩萨的原论衔接,昙鸾大师一定有他的思维路径,他不会自己突发奇想,这方面值得我们探讨。

《往生论》原文非常短,大家不妨翻开《往生论》来看看。如果 昙鸾大师不这么解释,无论如何我们都想不出来的。

《圣教集》212页,前面的24首偈子很短,比如"观彼世界相,胜过三界道",就这么一读而过;偈颂简短,在长行里解释吧,长行基本上也没有解释。我们看《往生论》是怎么解释"观彼世界相,胜过三界道"的,215页最后一行,"何等十七?一者庄严清净功德成就",把题目一列,就再也没有了;我们再看216页第7行的解释,"庄严'清净'功德成就者,偈言'观彼世界相,胜过三界道'故"。

所以,看《往生论》的原文,非常简略,看不出说什么。如果没有昙鸾大师的《往生论注》,《往生论》一般人看不懂,太浓缩了。

我们还是翻到240页,继续来看昙鸾大师的解释,他是怎么写出来的?他怎么发明了这个格式呢?他也是依据天亲菩萨的《往生论》。他从哪里依据的?讲义列了三处依据。

第一, 庄严。

第二,愿心庄严。

第三,观佛本愿力。

第一,"庄严"。就是标目"观察庄严清净功德成就"中"庄严"这两个字。什么是"庄严"?"因心庄严果德",讲到"庄严",就是要思维因地的本愿。有大愿、大业才能庄严果上的功德。我们前面已经解释过了,"庄严"就是指因中的修行,万善万行。既然是观察庄严,那肯定要思维菩萨的因地修行、因地发愿,所谓"以大庄严具足众行"。"大庄严"就是"愿","具足众行"就是"行",愿行具足。

第二,"愿心庄严"。我们翻到319页,这一段黑体字,"净入愿心者:又,向说观察庄严佛土功德成就、庄严佛功德成就、庄严菩萨功德成就,此三种成就,愿心庄严,应知。"这三种庄严成就,细分一共有二十九种。"愿心庄严,应知",用"应知"两个字,昙鸾大师怎么解释呢?"'应知'者,应知此三种庄严成就,由本(这里有一个"本"字,前面说"佛本所以起此庄严清净功德")四十八愿等清净愿心之所庄严。因净故果净,非无因、他因有也。"就是说,这里的"愿心庄严"四个字,就是他的依据和来源。所以每一种庄严之事,都一定要从"因净"说到"果净"。"因净",从法藏比丘本四十八愿愿心,来探求它的庄严,所以昙鸾大师才用这种格式来说明。这是第二处《往生论》的依据。

第三,"观佛本愿力"。我们翻到《圣教集》268页,"观佛本愿力,遇无空过者,能令速满足,功德大宝海",这就是佛八种功德成就的最后一种。再翻到303页,看昙鸾大师是怎么解释的,"示现自利利他者:略说彼阿弥陀佛国土十七种庄严功德成就,示现

如来自身利益大功德力成就、利益他功德成就故"。就是说,国土的十七种功德庄严成就,为什么会有这样的功德成就,能利益众生呢?是因为如来。也就是国土的任何利益众生的理由,都要归宗结顶,归到哪里?归到"如来自身利益大功德力成就",归到佛的本愿力成就。只有这样,才有"利益他功德成就"这样的事情显示出来。

我们再翻到304页,这里解释得很好,"言'略'者,彰彼净 土功德无量,非唯十七种也。夫须弥之入芥子,毛孔之纳大海,岂 山、海之神乎?毛、芥之力乎?能神者神之耳"。

这不是须弥山的功德,也不是大海的神通,也不是毛孔、芥子有这样的力量,而是"能神者"——能够有这样的神通道力的人,他才显现这样的不可思议神变之事。"是故十七种虽巨利他,自利之义炳然可知",就是说极乐世界的种种功德庄严,不是它们自己自然有这种功德利益的,是要归到如来的功德力成就,就是要归到"观佛本愿力"。

我们看《圣教集》311页:

"'不虚作住持功德成就'者,盖是阿弥陀如来本愿力也",这 里说到"本愿力"。

"所言'不虚作住持'者,依本法藏菩萨四十八愿、今日阿弥陀如来自在神力",又出现一个"本"字。所以,一切都要归到阿弥陀佛的本愿力成就,要这样来看。

昙鸾大师正是看准了整个二十九种功德庄严的根本原因:因

净则果净。

这个"因",就是"观佛本愿力"这首偈子。所以,昙鸾大师看准天亲菩萨所说的"愿心庄严",就在于法藏比丘四十八愿,庄严果上一切功德。他对于二十九种功德庄严的解释,都是从法藏比丘的"愿心庄严"来起句,说"佛本何故起此庄严清净功德者",下面再回答。

这可以讲是天亲菩萨的原意,天亲菩萨绝对会点头:"嗯,然也,说得太好了!难为昙鸾大师解释得这么细,甚合吾意!"天亲菩萨一定会这样讲。

#### 这里说明一下:

二十九种功德非一一对四十八愿文字,而是总合四十八愿、三经及诸经文义。

虽然刚才读到两处,"依本法藏菩萨四十八愿",但是若要一条一条地看,就会发现,愿的原文找不到。比如,"观彼世界相,胜过三界道",昙鸾大师的解释,四十八愿里就找不到这么一条愿的原文,还有"量功德成就",也找不到愿的原文。

四十八愿中怎么没有呢?"四十八愿"是浓缩的说法,昙鸾大师的解释,总体精神符合四十八愿以及三经、诸经的文义。

# 我们看讲义:

如来大愿,非仅四十八,释迦如来昼夜一劫说不能尽。

阿弥陀佛的大愿,如果释迦牟尼佛讲,是无量大愿,昼夜一劫也讲不尽。释迦牟尼佛对我们这样的众生转述的时候,只说了

四十八条,其实不止四十八条。

有什么证据呢?《圣教集》64页第4行:

佛告比丘:"汝今可说,宜知是时,发起悦可一切大众。

菩萨闻已, 修行此法, 缘致满足无量大愿。"

何止是四十八愿?阿弥陀佛是无量佛,发的愿是无量大愿。他 五劫思惟,"其心寂静,志无所著"。他的五劫思惟,不是像我们动 脑子,或用电脑来计算,而是以彻证法性、朗照一切这种心所起 的思惟。这种思惟本身就不是数量可以衡量的。我们都是讲数量, "我先发个什么愿,后发个什么愿",有先有后,"第一事,第二事"。 而法藏比丘发愿是同时整体成就,是顺法性的,是称性发愿。称性 发愿,法性寂灭,哪有数量?但是,释迦牟尼佛"为此娑婆世界众 生说此难信之法,是为甚难",很为难,没办法,为我们讲,只好第 一愿、第二愿、第三愿……娑婆世界的众生,语言规则就是这样。 释迦牟尼佛来到娑婆世界,也没办法,也要按规矩来,不按规矩众 生听不懂,必须入乡随俗。

一乘真实教法,跟娑婆世界的众生讲,众生都听不懂,释迦牟尼佛只能说"不可说,不可说!"释迦牟尼佛成佛时感叹说:"我法甚深,微妙难思,无人可解,无人可证。我入灭吧!"

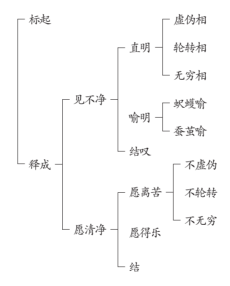
这时大梵天前来请法:"释迦牟尼佛,您慈悲慈悲!千万别入灭!请为我们讲法。""我法甚深,汝等听不懂啊!""听不懂也要讲!"一请、二请、三请。"既然你已经三请了,我不得不说。"怎么办呢?一乘教法分为三乘说,无分别法只能作分别说,一条、二

## 条、三条……。

在《无量寿经》里,说了四十八愿——根本不止四十八愿。 所以,二十九种功德并不是与愿文文字上完全对应,但精神是一致的。

#### 庄严清净功德

下面看"庄严清净功德"分科。



大分为"标起""释成"两科。

"标起"就是"佛本所以起此庄严清净功德者"这一句,这是一个标题。

下面就来解释为什么要起这个庄严, 通过解释来成就这句话,

叫"释成"。

"释成"分为"见不净""愿清净"两大部分。

"见不净", 先"直明", 然后"喻明", 最后"结叹"。直明就是直接来说明, 喻明就是通过比喻来说明。"结叹"让我们感到非常柔软、细腻、慈悲。

直明, "见三界是虚伪相, 是轮转相, 是无穷相"。

喻明,举了两个比喻,"如蚇蠖循环,如蚕茧自缚"。昙鸾大师 的语言非常简略,虽然是解释,但一点也不啰唆。

结叹,"哀哉众生缔此三界,颠倒不净"。

这就是"见不净"。三界里有苦恼的众生,他们被绑在这里, 颠倒不净。"见"是法藏菩萨以智慧清净眼、以大悲心见到三界的 状态、众生的苦恼。

"愿清净"有两种:"愿离苦""愿得乐",最后总结。

"欲置众生于不虚伪处,于不轮转处,于不无穷处",首先是 离苦。

"得毕竟安乐大清净处",这是得乐。

这是愿。"愿清净",离苦才清净,得乐才清净。一个人在苦恼中,能清净吗?我们都是专家——娑婆世界苦恼派专家;我们也有宗,什么宗?苦宗,各位都是苦宗大宗师。

有苦,心里能清净吗?谁都知道,有苦就不净,所以要"愿 离苦"。

不得乐,心里能清净吗?肯定不清净。当然,这个乐是法喜

法乐。

分科简单看完了, 再看文句。

"见三界是虚伪相",县鸾大师第一句没有用"三界是污染相" 来解释清净,后面说"此三界是污染相,是破坏相"。

县鸾大师首先说明三界的颠倒不净,"是虚伪相,是轮转相,是无穷相"。我前面说了一些细的、很具体的事情,比如环境不清净、雾霾、我执我见,但是昙鸾大师没有从这些细小的地方来说明污染相,他讲的都是根本性的。这三句话说出来,对三界已经定性了。

"虚伪相",三界没有一处不虚伪。虚伪就诳惑众生。我们觉得很清净,结果被骗了;我们觉得有作用,是喜乐的、好的,最后通通牵到阎罗王那里;我们以为会超升,结果是堕落,这不是虚伪吗?"虚伪相"有很多,无穷无尽。

"是轮转相", 六道轮回。轮回就是虚伪, 虚伪就是轮回。如果是真实, 所谓"真实功德相", 会有轮回吗? 真实就是寂灭, 真实就是法性, 真实就是真如实相, 不颠倒, 真实就是清净功德, 怎么会轮回呢? 因为虚伪才有轮回, 因为轮回所以是虚伪。

我们的心整天都在轮回,从大的来看,在六道中轮回;从小的来看,我们天天轮回,分分秒秒都在轮回,因为不清净、不真实。

这种轮回是"无穷相",无穷无尽,像轮子转一样,哪里是头? "如环无端",像一个环,没有起头,没有结尾,无穷尽地转。有人要发明永动机,何必去发明?每个人都是永动机,永远在六道里轮 转。现在不是发明永动机的问题,是要发明一个截断三界轮回、让它止息的东西,不然永远在里面转,是无穷相。

下面举了两个譬喻,"如蚇蠖循环,如蚕茧自缚"。

"蚇蠖循环",是指轮转相和无穷相。

"蚕茧自缚",是指虚伪相。好不容易修行、作业,在世间一辈子辛苦,一辈子劳碌,以为自己得到了,结果自己把自己捆绑起来,捆到阎罗王那里去了。像蚕做成了茧,自己把自己捆起来,然后被丢到开水锅里,这不是自己丢进去的吗?如果没有蚕丝,谁丢它啊?本事大,会吐丝,就进去了。

这两个譬喻是非常微妙的。

另外,"蚇蠖循环"代表业因不净,"蚕茧自缚"代表业果不净。 蚇蠖循环是什么状态呢? 蚇蠖是很普通的一种虫,又叫屈伸 虫、搭桥虫。我小时候经常在桃树底下看它爬,一看看半天,现在 才知道,看的是我自己。这种虫爬的时候,先是把脑袋往前一拱, 然后把身体往上一弯,像个拱桥,就这样往前爬,叫"蚇蠖循环"。 它爬呀爬,爬到树叶边没地方了,又开始往回转;转到哪儿走不通 了,又开始掉头,就在那里一天忙到晚,忙什么呢?

其实人跟它一样,人就在六道里转,就是那个小虫。今天生意做不了了,关门歇业;歇业了,又开始干别的,又开始转,人生没有目的。"蚇蠖循环",显示人在这个世界上没有寻找到正确的人生目的,都是没有目的、茫然地在那里忙忙碌碌。一生当中为儿为女,以为自己干得很带劲,"我不就是为儿女嘛!"其实都是业风

所飘,就像屈伸虫一样。站在虫的立场上想,它也是有目标的,"我就要去那里",跑去了,无路可走又回来。人一看,很可怜,没有目标。

所以,三界的众生都像这个小虫,在六道中轮回,一会儿跑到 天上,跑到顶了,没地方跑了,往回转,下地狱;从地狱好不容易 出来了,来到人道;从人道又跑到畜生道,转来转去,什么时候是 头啊?没有头,这叫蚇蠖循环。

我们也是三界里的一条虫子,不过念佛之后,那就不一样了,因为不管转到哪里,都向着西方极乐世界。一条小虫,居然有个稳定、光明的目标和前途,那它就是有智慧的。我们念佛人表面上看起来和世间人一样,也在工作、挣钱、买房,但是我们的心是不一样的,我们不再是"蚇蠖循环"了,我们有一个固定的目标,就是西方极乐世界。这个愿望、目标不得了,这是真正、究竟的智慧,这就是清净!

清净,就一定有个决定性的目标,而且这个目标是光明的、清净的,是决定安乐的。

一个人没有正确的人生目标和方向,哪有清净啊?如果目标不安乐,是苦的,哪行啊?世间的众生,哪一个是清净的?整个人生,为儿、为女、为家庭,一辈子劳碌,没有目标,茫然,无明,不清净,没有安乐。这就是"蚇蠖循环"。

"蚕茧自缚"呢?仍然是不清净的,哪里有清净?一辈子辛苦 是为阎罗王辛苦一场。这辈子创造了什么,就被什么所捆绑。你看 现在的贪官,拥有多少房产,不是蚕茧自缚吗?二百多套房子都住不了,住一间小小的牢房,这不叫蚕茧自缚吗?一处房产捆一道丝,两处房产捆两道丝,两百处房产就捆两百道丝,把他捆住。为什么?他的心挂在那里,"那是我的"。买股票,买了哪家公司的,就捆在那家公司了,涨了就"哈哈哈",跌了就"哎哟哟";买五种股、十种股,那就捆你五道丝、十道丝。生儿女,生一个儿子捆一道,生两个儿子捆两道,这不非常明显吗?五个儿子捆五道,哪个儿子要是头疼脑热,不捆死你啊?儿子要结婚,娶了老婆,又加一道;又生儿子,再加一道。"我不忙这些了,我写毛笔字!"写毛笔字也被它捆住,写得好,写得不好,有没有人赞叹啊?写得好,人家表扬你,被名捆住了。发明什么东西,又怕别人把你的智慧成果盗窃了。这个世界上不管做什么事,你都被它捆住,作茧自缚。

那怎么办?布施,把什么都舍掉。所以佛陀告诉我们布施,真的是很有道理。各位,这个钱你守住它,就被它捆住了。我的微信上发表了一篇《守财奴》。一般以为一个人很小气,一个子儿也不用,这叫守财奴。其实不是的,只要守财,你就是奴。谁都是守财奴,守房子就是守房奴,守车子就是守车奴,每个人都是奴隶,奴隶就不自在。

所以,释迦牟尼佛真慈悲啊,为什么给我们比丘制一条"不持金钱戒"?就是让我们不要做守财奴,这样才能身心自在,才可以 质直无伪,"直心是道场",才可以入道。

《圣教集》240页第7行,解释"愿清净"。

"欲置众生于不虚伪处,于不轮转处,于不无穷处,得毕竟安 乐大清净处,是故起此清净庄严功德也。"这一段就是"愿清净", 先是"愿离苦",接下来是"愿得乐"。

这一段是解释第十八愿的"欲生我国"四个字。"三界的众生,像蚇蠖循环、蚕茧自缚,缔此三界,颠倒不净,我愿把这些众生都接到我的净土来。我的净土是什么样的呢?是不虚伪处、不轮转处、不无穷处、得毕竟安乐大清净处。"法藏比丘当初以智慧、慈悲观察三界众生颠倒不净,虚伪、轮转、无穷,所以发起大悲心:"我要建立这样的净土,然后把众生接来。"

"如蚇蠖循环,如蚕茧自缚",这两个比喻很好。蚇蠖就是搭桥 虫,蚕茧也是虫,这两种小虫,它们能知道三界外的净土吗?它们 能知道有不虚伪处、不轮转处、不无穷处吗?它们生下来就在这个 虚伪、轮转、无穷的世界中打转,以为这是天经地义的,在里面非 常痛苦,纠结、翻腾,没办法出离。所以,法藏菩萨以智慧慈悲眼 看到之后,起慈悲心说:"我要把它们接到净土去。"

这并不难理解。像一些佛弟子点油灯的时候,看见小虫掉到油灯里去了。怎么办?拿根火柴梗,把小虫捞出来,放到没有油腻的地方。或者有虫子掉进水盆里,在里面挣扎,就用小纸片把它捞出来,放到没有水的地方,等它的小翅膀干了,就飞走了。

法藏比丘救我们,就像我们救小虫一样。小虫哪里知道水盆外面的世界?它根本不清楚。法藏比丘看见我们在三界这样苦恼, "欲置众生",他的方法就像我们用火柴梗把油灯里的小虫捞起来 一样。阿弥陀佛用六字名号的火柴梗,把我们捞起来,然后放到"毕竟安乐大清净"的地方。

我们就像蚇蠖、蚕茧,我们没有发过要生净土这样的愿,我们根本就不知道有净土,所以完全是法藏菩萨主动发愿来救度我们。

"置"是安置、放置,充分显示是他力,绝对他力、纯他力。 "置"这个字用得非常好,就是把我们放在那里,阿弥陀佛用智慧 慈悲、神通道力把我们放到净土,我们都不知道、不清楚,只是念 佛,仰凭佛力。

"于不虚伪处,于不轮转处,于不无穷处",这里用了三个 "不"字,就是"遮诠"。说净土怎么好,我们娑婆世界的众生是很 难理解的,因为从来没有去过。怎么办呢?只好就我们知道的:虚 伪,我们是老手了;轮转,我们是专家了;无穷,我们也是博士级 别的。用否定的句式来显示它的意义。

比如赤道附近的热带地区,整天炎热,对那里的人说五台山怎么清凉,冬季严寒、夏仍飞雪,他们没法理解。只能跟他们说"五台山不热",因为他们热得难受,所以"不热"他们想得来,"不热啊,就是没有那种热的感觉"。必须通过否定的方式来表达,因为他们没有正面的。

跟娑婆众生讲真实,他们根本就不知道什么叫真实,所以就 讲不虚伪、不轮转、不无穷,通过否定来反显。

如果是正面表达, 就必须加很多限定词来说明。比如说"安

乐",不能单讲"安乐",要讲"毕竟安乐"。"清净",不能只讲"清净",要讲"大清净";只讲"清净",众生就想到"干净",所以要说"大清净"。

"不虚伪"就是真实,"不轮转"就是涅槃,"不无穷"就是寂灭, 所以说"毕竟安乐大清净"。

为什么讲"毕竟安乐"呢?因为在我们世间,如果讲一般的安乐,那都是苦乐相间的,表面是乐,其实是苦。这里的"毕竟安乐"就是成佛。有安才有乐,不安当然没有乐。这个世界有安吗?"三界无安,犹如火宅",你认为有安,那是因为你自己不觉悟,颠倒,所以在无安当中才认为有安。

"大清净",也是成佛。"毕竟安乐"和"大清净"是平等的,一样的。有安有乐才清净,无安无乐就不清净,清净才有安乐,安乐和清净是不同层面的表达。所以,《往生论》后面说"安清净心、乐清净心、无染清净心",安、乐、清净,它们是相应的。因为心中安,才有乐;有安有乐,心才清净,所以极乐世界叫"安乐世界",也叫"净土",名字非常贴切。

我们自己想一想,整天不安,整天苦恼,我们心中能有清净吗?不可能。一个人如果清净,那一定是非常安乐的。什么叫清净?安乐就是清净。躺在大桥底下,蓬头垢面,但如果他安乐的话,他就是清净;住着金碧辉煌的宝殿,装潢得多么好,但是整天抑郁,惶惶不可终日,不知道生活过得有什么意思,人生也没有目标,那就不叫清净了,就是染污。

释迦牟尼佛来到娑婆世界,要跟我们讲净土的庄严,实在是非常为难;讲佛菩萨本身的境界,也非常为难。所以往往通过"遮诠"的方式,因为"表诠"是正面表达,而娑婆世界的语言、文字、概念都没办法表达。佛讲"清净",我们脑子里马上想到"干净";讲"安乐",我们马上想到"放逸";讲"真实",我们马上想到"没骗我";讲"涅槃",我们就想到"死了"。怎么表达呢?没办法表达,所以佛陀往往用"遮诠"。

当"遮诠"也不足以表达的时候,就用"双非"句,双重否定,这是佛教的特殊表达方式。比如"不生不灭,不垢不净,不增不减",这叫"双非"。说"不生",我们就想到"灭";然后说"不灭",马上把我们否定掉。既是"不生"也是"不灭",同时,"双非","不生不灭"。"不垢不净",说"不垢"我们就想到"净",说"不净"我们就想到"垢"——不是的,既"不垢"也"不净"。这怎么想?需要我们细细体会,可见人类的语言有局限性。

人类非常可怜,人类的语言是整个法界中最拙劣、最难学、最难懂的语言。佛菩萨来到娑婆世界学我们讲话,实在太为难了。因为佛菩萨是一心遍照,寂照双亡,一切无碍,一个声音就可以表达一切;甚至根本不用说话,只靠心念就可以了。佛菩萨多自在,多自然,哪有那么费劲?都不耗能量的。结果到娑婆世界,还得学我们讲话:有、无,前、后,多、少,好、坏……学这些多费劲!但是为了度我们,释迦牟尼佛也得"入乡随俗",学我们讲话。

诸佛菩萨不用讲话,只放光,多自在!但是来到娑婆世界还要

开口跟我们说话,学人类的语言很为难。所以,为此娑婆世界五浊恶世众生,"说此难信之法,是为甚难"。要表达的境界非常高妙,所使用的语言和表达方法又非常拙劣,用这种拙劣的方法要表达那么高深的境界,怎么可能呢?"短绠不汲深泉",拿一根三尺长的井绳想到深井里打水,真是太难了。用人类有限的语言表达无限世界的清净庄严,没办法表达。

### 明清净成就

"成就"者,言此清净不可破坏,不可污染;非如三界,是污染相,是破坏相也。

观察有三个"观":观庄严(观愿心庄严),观当事(说清净),观成就。

"成就"在这里说了两句,"不可破坏,不可污染"。"不可破坏" 是总相,"不可污染"是别相。二十九种成就,每一种只要成就了, 都不可破坏,这是总相。但是就"清净功德成就"而言,说"不可 污染",这是别相。如果讲"量功德成就",也是不可破坏,成就了 就不可能被破坏,这是总相;同时又"不可局限",这是别相。如果讲"性功德成就",总相也是不可破坏。

"不可破坏",为什么说"不可破坏"呢?因为是诸法正体,真如实相是事情的本来面貌,是法性究竟的显示,所以不可破坏。

像第十八愿"念佛往生",这一愿成就了,能被破坏吗?不可破坏。难行道就可破坏,"无赖恶人,破他胜德",就破了;"颠倒善果,能坏梵行",就坏了。但是净土念佛法门是不可破坏的,这句"南无阿弥陀佛"不可破坏,我们的烦恼、罪业、障碍,这一切都不能破坏这句名号,念佛必得往生。所以,"不可破坏"四个字给我们信心,"众生称念,必得往生"。

名号不可破坏,因为阿弥陀佛是"无碍光如来",无障碍,他可以破坏一切,一切不可以破坏他。就像黑暗不可能破光明,只有光明破黑暗。怎么破?光一来,就把黑暗照没了。所以只能光破暗,不能暗破光。

阿弥陀佛是"无碍光如来",念佛往生不可破坏,对此要有信心,不要以为"我念佛不清净啊"。什么叫"念佛不清净"?名号不可污染,怎么会不清净?念佛就是清净。有人说"我念佛功夫不好,我罪业很重啊",善导大师说"不问罪福",这里说"不可破坏",罪业重、妄念多、没有智慧,这一切都不能破坏念佛功德。

"不可污染",怎么不可污染?善导大师说"众生贪瞋烦恼中, 能生清净愿往生心"。如果是圣道门修行,我们的贪瞋烦恼马上就 把心污染了。来到净土法门,不可污染,虽然贪瞋烦恼是染污的, 但是,"贪瞋烦恼中,能生清净愿往生心",愿往生的心就是清净的, 本体清净,不受污染,这叫"不可污染"。

比如虚空,今天起雾霾了,有很多灰尘,好像把虚空污染了, 其实跟虚空没有关系。虚空有什么可污染的呢?没有污染,虚空是 虚空,尘埃是尘埃。空气不好是空气自己成为这样子,对虚空没有 任何影响,虚空还是那样。

阿弥陀佛的救度,极乐世界的清净,绝对不受污染。虚空虽然不受污染,但是毕竟有空气、尘埃的相,这个相障碍了我们,在极乐世界连这个相都没有。

勉强以光和暗的关系来比喻, 暗不可能贴近光, 所以无法污染它。我们再怎样染污、贪瞋, 都不可能染污名号。

我小时候放鸭子,在水塘里玩水,把水搅得非常混浊,像黄泥浆。但是有一股清泉特别清澈,像一条黑线,源源不断地流出,不被染污。慢慢地,这股清泉就把整个水塘里浊染的水都涤荡清净了。

所以六字名号是不被染污的,我们再怎样贪瞋、染污,都染污 不了它。

极乐世界也是不可污染的,它是性清净成就,本性清净,自然 如此。这种清净是绝对性的,不是相对性的。

相对性的就可以被染污。比如"我今天打坐、打太极拳,好清净啊",那是可污染、可破坏的。为什么?遇境逢缘马上就不清净了。

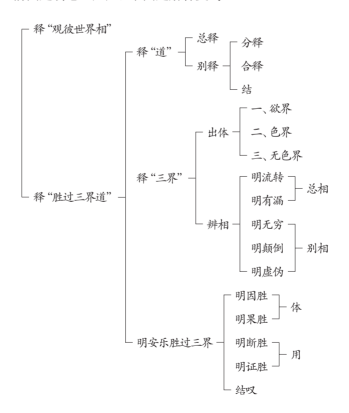
世间所讲的"安乐""清净",通通是可破坏的,不是真实的。

三界是污染相,是破坏相。破坏相,三界的一切都有成住坏空,这就是破坏相。连太阳系、银河系都要被破坏,宇宙都会大爆炸,其他的就不用谈了。

这一段就是"明成就相"。

### 释偈文句

前面是明愿心庄严,下面是解释文句。



### 释"观彼世界相"

"观"者,观察也。"彼"者,彼安乐国也。"世界相"者,彼安乐世界清净相也,其相别在下。

是怎样的"清净相"呢?特别说明在下面。"在下"是说从"胜过三界道"这五个字,一直到后面量功德、性功德,所有这二十九种功德,通通是说明清净相的。因为"清净是总相",所以"其相别在下",就在这所有的二十九种功德庄严当中。

### 释"胜过三界道"

下面解释"胜过三界道"。

"胜过三界道":"道"者,通也。以如此因,得如此果;以如此果,酬如此因;通因至果,通果酬因:故名为"道"。

这是文句上的解释。

# 释"道"

"道"是"通"的意思,但这里不是讲一般的"通道",比如从这里通到那里。这里讲的"道"就是因果,"以如此因,得如此果;以如此果,酬如此因;通因至果,通果酬因:故名为'道'"。所以简单讲,"道"就是因果。

"胜过三界道"是什么意思?就是胜过三界因果。

若不能胜过三界有漏邪道因果,横截生死,岂成净土义?

所以第一句话就讲"胜过三界道"。极乐世界就是断绝三界生 死轮回,就是胜过三界众生虚妄业力的因果。

有人讲:"你们念佛就不受罪了,造了罪就免了?"

- "对呀!"
- "这还有因果吗?"
- "就没了。"
- "没了因果那还是佛法吗?"
- "当然是!"

三界轮回的因果是世间法,是轮回法,是颠倒法。佛教讲三世 因果、六道轮回,是客观地描述三界的状态,但这是众生法。佛本 身的法,涅槃、常乐我净、真如实相、不生不灭,这才是佛法。阿 弥陀佛用佛法来救我们,"欲置众生于不虚伪处,于不轮转处",救 度众生到没有三界因果之处,所以是"胜过三界道"。

经文说得非常清楚,称念佛的名号,灭八十亿劫生死重罪,这 不是把三界的因果灭了吗?

"你念佛往生了,过去造的罪就不受果报了?这不是太不公平了吗?"这就是颠倒的凡夫,以不公平当作公平,以公平当作不公平。

其实这才叫公平。公平不公平,看站在什么立场上。什么叫不 公平?诸佛如来有佛性,我们也有佛性,为什么诸佛如来那么自 在,我们这么受苦,这公平吗?

你可以问佛菩萨:"你有佛性,你怎么那么自在?常乐我净,一念遍至,分身十方;我们也有佛性,我们怎么这么痛苦?佛菩萨,你看这公平吗?"

佛菩萨说:"我看不公平。"

"那怎么办?"

"那就要救度你啊!"

都有佛性,怎么我们就沦落在这里受罪?真是不公平!真正的公平、公正、平等,就要跟诸佛菩萨一样。众生都有佛性,都应该成佛,这样才公平合理。"有佛性者皆得成佛",结果我们没有成佛。不过,这个不公平,不是诸佛菩萨强加给我们的,是我们自己造成的。

所以,"道"就是因果,"胜过三界道"就是胜过三界因果; 也就是破坏三界因果,能破能坏。为什么?六字名号是金刚。金 刚就是不为他坏,坚固不坏,能坏一切;金刚也是明利,光明,锋 利。这句名号不是金刚吗?"利剑即是弥陀号",什么能比这更锋 利?诸法正体,诸法实相,诸法平等。平等是诸法正体,可以摧灭 一切。

"六道"就是六种因果关系。造了业,然后去投胎,是做人,还是下三恶道,还是生天·····所以,"六道"是六种因果关系。"胜过三界道",也是胜过六道。

念佛叫易行道。易行道就是容易成就的因果关系,念佛为因,

成佛为果——这也是因果,不是没有因果。念佛成佛是大因果,念佛成佛是真实的因果,不是虚妄、颠倒、轮回的因果。念佛为因,通到成佛之果,这叫"易行道",这就是"道","通因至果,通果酬因"。

那难行道呢?难行道,你就要证入诸法实相,这很难;但如果 你能达到,也可以通到涅槃界。

"十方无碍人,一道出生死",什么"道"?"同一念佛无别道",没有别的道,只有这一条道;没有别的因果,只有这一个因果——念佛为因,成佛为果。"同一念佛无别道",咱们都是一道的,同道之人。"道"这个字非常好。

# 释"三界"

下面解释"三界"。先"出体",说明是哪三界;接下来"辨相"。

"三界"者:一是欲界,所谓六欲天、四天下人、畜生、饿鬼、地狱等是也;

大家可以看《往生论注》(注释版),有比较详细的注释。

"欲"就是欲爱。有两种根本的欲:一是食欲,饮食欲;二是淫欲,男女色这种欲爱、欲求。这是食、色两种欲。只要有欲,就在欲界当中。欲界在三界里是最低的。

欲界有"六欲天",就是有六层天。天上也有欲,玉皇大帝 有王母娘娘,还在欲界当中。六欲天下面叫"四天下人","四天 下"就是四大部洲。人比天人低,畜生比人更低,饿鬼、地狱就更低了。

超过欲界就是色界。这些名相一般不用记,知道就行。我们看《往生论注》(注释版)28页,"六欲天"有哪几种呢?

四王天,最低的天就是四天王天。

忉利天,又称为"三十三天"。"三十三天"不是说有三十三重 天,是忉利天主因中带领三十二个人共同作了功德而共同生到这 个天上去的。

夜摩天、兜率天、化乐天、他化自在天,每种天有什么样的享 乐、自在和受用,大家可以查佛学辞典。

兜率天,是一生补处的弥勒菩萨所居住的地方,有内院和 外院。

化乐天, 快乐随意变化, 是化现出来的。

他化自在天,快乐、受用自己都不用化现,别人化给他,"他 化自在"。

这是六欲天。

然后到"色界", 色界就是没有欲爱的地方。

二是色界, 所谓初禅、二禅、三禅、四禅天等是也;

没有淫欲、食欲这两种欲爱,但是还有色相,就是有形体。不过这种色相是比较微细的,不像我们人道众生,是肉体凡胎,粗劣四大,地水火风,是非常粗劣的。

天人的四大非常微细、微妙,都有光明,叫"微细四大",也有

色身形相。这样的众生所居住的世界称为"色界",包括四禅十八天,就是四种禅定、十八重天的境界。这已经很高了,超过了六欲天。

"界"就是界限、范围,或者说境界,未必是空间上的距离。 我们看初禅天、二禅天、三禅天、四禅天。

初禅天,清净心中,诸漏不动。

这里的"清净心",是娑婆世界虚妄的,并不是真实的清净心, 是相对性的。不是"不可破坏、不可污染"的清净心,是暂时烦恼 不现前的那种清净心。心里不闹腾,就好像清净了,其实并没有彻 底清净。

二禅天,清净心中,粗漏已伏。

不仅不动,而且降伏了。

三禅天,安稳心中,欢喜毕具。

烦恼不动了,降伏了,心就安稳了。三禅天是三界中最乐的。

四禅天,前五识俱无,亦无喜受,仅有舍受,与意识相应。

通常说六识,就是眼、耳、鼻、舌、身、意。四禅天,前五识已 经不起作用了。"亦无喜受",什么叫"喜受"?像第三禅"欢喜毕 具",就是喜受,有喜的感受。有喜受就一定有能受、所受,一定还 有微细的觉受。到了第四禅,禅定功夫更深,已经没有喜受,是色 界里最高的禅定境界。"仅有舍受","舍"是什么意思?就是既没 有喜,也没有悲。"与意识相应",是意识的存在,不与五识相应, 仅仅与第六识相应。

初禅天覆于六欲天之上,包括梵众天、梵辅天、大 梵天。

大梵自在天王。

二禅天覆于一千个小世界之上,包括少光天、无量光 天、光音天。

- 二禅天境界就更高了,能够覆盖一千个小世界。
- 二禅天再往上,禅定功夫更深,乘禅定功夫上去,舍了初禅入 二禅,舍了二禅入三禅,舍了三禅入四禅,要有禅定功夫。我们根 本就上不去,现在这个世界,不要说成就阿罗汉,初禅都是非常难 得的。

但是,我们丝毫不用羡慕,我们靠六字名号,早已"跳出三界外,不在五行中"了。虽然一禅也没有,但是我们到西方极乐净土去成佛。我们坐上六字名号的飞船回来,"你还在修初禅、二禅,太慢了吧"。

三禅天覆于一千个小千世界之上,包括少净天、无量净天、遍净天。

一千个小千世界之上,就是中千世界。

四禅天覆于一千个中千世界之上,包括无云天、福生天、广果天、无想天、无烦天、无热天、善见天、善现天、色 究竟天。

色界总共有十八重天的境界,范围更大了。虽然升到这么高

的境界,但是还在三界之内。

从欲界开始,欲界最低的就是地狱,好不容易到饿鬼,再到畜生,从畜生好不容易再到人,然后生天。天里先从最低的四天王天,到忉利天、夜摩天、兜率天,再到化乐天、他化自在天,到欲界的天顶。再禅定,出了欲界,到色界天。色界里从初禅到二禅,到三禅,到四禅,四禅有九层天,到色界天顶——色究竟天,再加功用行,到无色界天。

无色界,心识住于四空处定的众生,得生既无欲望又无 形体的四空处天。

有欲望,是欲界天;有形体,是色界天。色界天再怎样微妙,四大微细,仍然是有形体的;有形体,就有局碍。禅定功夫更深,突破色界天,到达无色界天,连身体的局碍都没有,完全是意识流的存在。

三是无色界,所谓空处、识处、无所有处、非想非非 想处天等是也。

无色界天有四种境界:空无边处、识无边处、无所有处、非想 非非想处。

寿命随着禅定功夫的深浅,在无色界天中,分别是两万大劫、 四万大劫、六万大劫、八万大劫。一入定就是八万大劫,这功夫还 了得!但是,仍在三界之内,"苦乐小殊,修短暂异",差别不大。

三界都是染污相、虚伪相、颠倒相、破坏相、无穷相、轮转相, 都不可乐。 所以,我们修学净土法门的人心量大,眼界高,发了菩提心,三界我们都看不中。这么多重天,没有一个看得中的,看中就轮回。你看,"名字挺好啊!福生天,到那里有福报;广果天,到那里果报非常广大;无想天、无烦天、无热天,没有烦恼、热恼,多好!"用不着羡慕这些。

所以,下面昙鸾大师所讲的话,绝对不假:

此三界,盖是生死凡夫流转之暗宅。虽复苦乐小殊、

修短暂异, 统而观之, 莫非有漏。

"生死凡夫流转之暗宅",一句话就定性了。上到非想非非想处天,寿命八万大劫,下到无间地狱,都是流转凡夫、生死凡夫。 "流转之暗宅",我们这个世界,经中或者说是"暗宅",或者说是 "火宅",火宅说明痛苦不安,暗宅说明无明覆盖。"生死凡夫流转之暗宅",这是一句总的定性,是讲果的。为什么是"流转之暗宅"?是因为"统而观之,莫非有漏"。

这句话让我们想到善导大师的机深信,不过两位祖师的表达略有不同,昙鸾大师比较简略,善导大师比较详尽。善导大师说,"一者决定深信:自身现是罪恶生死凡夫(生死凡夫),旷劫以来常没常流转(流转),无有出离之缘(闷在这里,暗宅)"。

我们读到昙鸾大师这些话,感觉特别有味道。他在这里没有加"罪恶",反而有一种特别的味道,"盖是生死凡夫流转之暗宅",没有讲"罪恶",不谈罪恶、功德。有功德又怎样?不实功德!这些都不谈,不问罪福。"盖是生死凡夫",总之是生死凡夫。因为说"此

三界",如果讲罪恶,可能生天的人会说"我还有福德呢",所以不 谈这些。

"虽复苦乐小殊",虽然有一点小小差别,"修短暂异"。昙鸾大师用的词非常美妙,他也不讲大话。现在有的人说"苦乐平等,没有差别",这话从道理上是对的,但是我们听起来不亲切,"明明有苦有乐,怎么能说没有差别呢?"所以昙鸾大师说得好,有苦有乐,不过差别不大,"苦乐小殊"。"三禅天最快乐,无间地狱最痛苦,这么大的差别还不大啊?"对,差别不大。"修短暂异",寿命八万大劫的天人,和寿命只有几小时的蜉蝣,只是暂时的差别,并没有什么本质的差别。"暂异",暂时的不同。这个"暂"字,感觉在昙鸾大师看来,眼睛一眨就过了八万劫了。现在在非想非非想天,八万大劫的寿命,一眨眼,轮回了,下来做欲界凡夫了,只能活三五十岁、七八十岁;再一眨眼,做了条小虫,早晨生了,中午就死;刚才还在做小虫,一眨眼,前辈子的福报成熟,生天了……这些都是很短暂的时间。

"统而观之",县鸾大师真是自在,把三界通通集中到一起来看,"统而观之"。

"莫非有漏",通通都是有漏的,都是烦恼、颠倒、不净的。什么叫"有漏"?最恰当的形容就是船。一条大船,上面都是达官贵人,在那里娱乐、唱歌、跳舞,非常快乐。另外一条小船,上面都是穷人,下雨都挡不住。这一比,两条船好像差别很大。但是,这两条船都是漏的,小船是漏的,大船也是漏的,很快都要沉到海

底,它们有什么差别呢?不是"苦乐小殊"吗?感觉大船上很快乐,小船上很不快乐,其实都差不多。"莫非有漏",只要是漏的,都要沉到海底,只是"苦乐小殊",本质都一样,都是在六道轮回中常没常流转。哪怕这条船是金子做的,那条船是草垫子编的,如果有漏,结果不都一样吗?再怎么贵重,一样沉到海底。

下面用无穷、颠倒、虚伪这几种相来形容、说明。

倚伏相乘,循环无际;杂生触受,四倒长拘;且因且 果,虚伪相袭。

"倚伏相乘","倚伏"两个字出自《老子》"祸兮福所倚,福兮祸所伏",就是说事物的正反两面是互相依存、互相转化的。"伏"是潜伏,"倚"是倚靠。这里讲的苦乐、修短,苦的时候,其实乐也倚寄在当中,因为苦的止息就是乐;乐的时候,其实苦也埋伏在其中。世间苦乐是虚伪的,并没有真实的苦和真实的乐;也是轮转的,互相可以调换;也是无穷尽的。"乘"就是乘它的间隙,乘它的机会,互相之间有顺承的关系。这叫"倚伏相乘"。

"循环无际",比如说一根棍,中间有个点支撑着,然后有两端,这端为左,那端就为右,左和右、右和左,它们不是互存的吗?我们把左当成乐,那么右就是苦,以中间的支点支撑着,像钟摆一样总是在转。苦的人想求乐,有一种力量想往乐这边使劲,带动着乐也向苦这边转;等到了乐这个点的时候,原来的乐又到了苦这个点了。到了苦这个点,又想求乐,所以总是在转,循环无穷,像个永动机。所谓"惑业苦",人们在苦的时候就追求乐,追求到乐,

苦又倚伏在当中;然后又要去追求乐,永远在那里没有尽头。这叫"倚伏相乘,循环无际"。

"杂生触受,四倒长拘",在这样循环无尽、苦乐颠倒当中生生死死、生生灭灭。"杂生"就是胎、卵、湿、化四种混杂的生命形态,随着所造的不同的业,感得不同的生命形态。胎生,像人、猪、马、牛、羊等,从母胎里出来。卵生,像鸡、蝌蚪等。湿生,像蚊虫等,湿气所生。化生,像地狱的众生、天上的天人等,都是化生,无而忽有。

"触受"是指"十二缘起"当中的第六支和第七支。无明缘行,行缘识,识缘名色,名色缘六入,六入缘触,触缘受,受缘爱,爱缘取,取缘有,有缘生,生缘老死,这就是十二缘起。十二缘起让我们流转在三界当中不能出去。不管哪种生命形态,都一定是这十二缘起,叫"十二支"。这里就列"触"和"受"两支作为代表,"触"是六根接触六尘,"受"是产生苦乐感受。

"四倒长拘","四倒"叫四颠倒法,无常执为常,非乐执为乐, 无我执为我,不净执为净。被四种颠倒之见长时永恒地拘禁在三 界当中,不能出离,这叫"四倒长拘"。

"且因且果,虚伪相袭",文辞非常优美。"且因且果"就是说,是因,同时又是果,一边是因,一边是果。为什么呢?因为任何事物现象,既是前面因的一种果,也是后面果的一种因;时而是因,时而是果,在不断地流变。"虚伪相袭",在流变当中,以虚伪为本质。"袭"是沿袭,因也虚伪,果也虚伪,沿袭了虚伪的因,感得虚

伪的果;这种虚伪的果又作为未来一种虚伪的因,又成了虚伪的果,不断轮回,不断旋转。三界就是如此。

# 明安乐胜过三界

《圣教集》241页,我们看"安乐胜过三界"这一段:

安乐,是菩萨慈悲正观之由生,如来神力本愿之所建。胎卵湿生,缘兹高揖;业系长维,从此永断。续括之权,不待劝而弯弓;劳谦善让,齐普贤而同德。"胜过三界",抑是近言。

这段话也很优美。首先看它的起头,很干脆——"安乐",就这两个字。"是菩萨慈悲正观之由生,如来神力本愿之所建",像一副对联。

昙鸾大师用字是很讲究的,比如解释三界,"'三界'者",有个"者"字;这里的"安乐"没有加"者",这是不可以加的,加了就显得语气非常淡。"'三界'者",语气很平缓,然后"一是""二是""三是";之后说"此三界",这个"此"字不可少,"此"代表什么呢?就是把前面讲的欲界、色界、无色界拢在一起,等于是"统而观之"的意思,"此三界,盖是生死凡夫流转之暗宅"。

这里的"安乐"也不能加"此"字,"安乐,是菩萨慈悲正观之 由生,如来神力本愿之所建",这样很干脆,对比特别鲜明。这种 语言就让我们感觉到"胜过三界道","安乐"两个字一念,就胜 过了。 解释"安乐"分为五句:"菩萨正观之由生",第一句;"如来神力本愿之所建",第二句;"胎卵湿生,缘兹高揖;业系长维,从此永断",第三句;"续括之权,不待劝而弯弓",第四句;"劳谦善让,齐普贤而同德",第五句。最后"胜过三界,抑是近言",由前面的五句,得出这个总结。

头两句是从佛这边来说的。第一句,"是菩萨慈悲正观之由生",是论因,菩萨还在因地。第二句,"如来神力本愿之所建",是指果,果上神力的成就;虽然提到"本愿",但主要还是讲果,因为成佛才称为"如来"。

这两句是就佛这边说"胜过三界道"。"菩萨正观",因地发愿、修行,这是因胜;"如来神力",这是果胜。极乐之所以"胜过三界道",是因为极乐的因果胜过三界的因果,这是最主要的。

下面三句,是从众生的受用这边来说明"胜过三界道"。"胜过三界道"不仅仅是从佛这边来说,还要看我们众生得到的利益。三界轮回的众生怎么"胜过三界道"呢?佛这边胜过,众生这边就能胜过了。

众生这边有三种胜。第一句,"胎卵湿生,缘兹高揖;业系长维,从此永断",是指我们众生从娑婆三界往生净土。这里是有所指向的,"胎卵湿生"对应前面"杂生触受"的"杂生";"业系长维"对应前面"四倒长拘"的"长拘","维"是绳索,"拘"是拘禁,"长维"和"长拘"是一样的。业力的系缚把我们永久地捆缚在三界当中,但是"从此永断"。这是从众生这一边说,众生出离三界。

接下来是出离三界的好处、往生净土的殊胜利益。有两种,第一是"续括之权"这一句,第二是"劳谦善让"这一句。

关于这一段,这里所讲的本愿,有什么特别指向?

我们还是从这段的第一句开始看。"菩萨慈悲正观之由生",如果配合下一首偈子"正道大慈悲,出世善根生",就非常明了,它和"第三,性功德成就"是一样的。主要是说极乐世界是阿弥陀佛大慈悲所生,"大悲为净土之根",菩萨以慈悲愿心正观。"慈悲"就是悲,"正观"就是智。随顺法性,不乖法本,对于诸法本来体相如实观察,这叫"菩萨正观"。就是由般若正智而观察诸法真如体性,由此而起大悲心,所以"诸法平等,故发心等;发心等,故道等;道等,故大慈悲等",由此大慈悲心,积植菩萨无量德行而生成净土,所以讲"菩萨慈悲正观之由生"。这是讲因中发愿修行。

下面说"如来神力本愿之所建","神力"和"本愿"合起来,就是"愿以成力,力以就愿"。"如来"就是已经成佛的果号,"神力"也是指已经成就的神通力、功德力。

由于"菩萨慈悲正观之由生,如来神力本愿之所建",产生这样的功效:"胎卵湿生,缘兹高揖:业系长维,从此永断"。

这些词语都用得很妙。

"胎卵湿生",就是指"杂生触受"的"杂生"。本来娑婆世界是有胎、卵、湿、化四种生命形态,交杂相感,这里是语言文字的简略,把"化生"的"化"字略掉了,所以说"胎卵湿生"。同时,这个"化生"和"莲花化生"在文句上也容易混,所以就把这个字略

掉了。总之是娑婆世界的四种杂染的生命形态,这种轮回不净的生命。

"缘兹高揖",这个"缘"字很重要,"缘"就是"乘阿弥陀佛 大愿业力为增上缘"。以佛的愿力为增上缘,怎么样呢?"高揖", "揖"就是拱手告别,再见了!

"业系长维,从此永断",业力系缚从现在开始永远断绝。

"兹"是指代词,是"此、这个",那么请问,这里的"兹"是指代什么?

这个"兹",总的来讲,指"安乐"两个字。就是说,因为"安 乐"胜过三界道,只要跟"安乐"一结上缘,三界就从此告别。

特别来说,"兹"是指下面四种事:菩萨的慈悲、正观,如来的神力、本愿。因为法藏菩萨的慈悲,所以"胎卵湿生,缘兹高揖;业系长维,从此永断"。就是菩萨的"慈悲正观"和如来的"神力本愿",以这个为缘。

"安乐"是一个总的名相,之所以能够形成安乐世界,是因为 "菩萨慈悲正观,如来神力本愿"。所谓"若人但闻彼国土清净安 乐,克念愿生,亦得往生",为什么?因为它是"菩萨慈悲正观之由 生,如来神力本愿之所建"。所以,"胎卵湿生,缘兹高揖;业系长 维,从此永断",这是很自然的,就是"胜过三界道",非常简单、干 脆、决定。

"从此永断",就是"遇无空过者",只要和"安乐""菩萨慈悲 正观""如来神力本愿"结上缘,以此为缘,从此"业系长维"就断 了,就不会在三界轮回了。这就是断绝生死轮回,这是"断德"。能够不断而断,不断烦恼能够出离三界,"不断烦恼得涅槃分",这是一切法门当中没有的。这里讲得非常容易、轻松,很自然,但是,是有原因的——"缘兹高揖""从此永断"。

"续括之权,不待劝而弯弓",这个是有典故的,不太好懂。大家看《往生论注》(注释版)30页。

续括: 仰射虚空, 箭箭相拄, 不令堕地。

每支箭首尾相连,后面的箭顶着前面的箭,顶在哪里呢?顶在前箭的末端。"括",就是箭尾。箭的末端是叉开的,方便搭在弦上,那里叫作"括"。

《大般若经•第四百五十二》:如有壮夫,善闲射术,欲显已伎,仰射虚空。

这个人非常有力气,是个大力士,技术也非常高,能非常娴熟 地射箭。他想显示自己箭术高超,就向天上放箭。

为令空中箭不堕地,复以后箭射前箭括,如是展转,经 于多时,箭箭相承,不令其堕。

射出的箭一开始往上走,到了尽头没有力道就要掉下来,为了保证它不掉,第一箭发出去后,接着发第二箭,"复以后箭射前箭括"。就像现在火箭发射一样,第一级燃料快烧尽的时候,如果第二级不发动,火箭就要掉下来。所以,他第一箭发上去以后,马上再补一箭,"啪"一箭射上去,射到哪个位置?刚好射到第一支箭的箭尾,而且刚好顶住重心,让它不偏不歪,掉不下来;第二箭

射上去之后,再放第三箭,把前两支箭顶住。这样一箭接一箭,过 了很长时间。

这本事真大啊,水平确实高,谁的箭术能达到这个水平?若欲令堕,便止后箭,尔时诸箭方顿。

如果想让这些箭下来,后面就不再发射了,这时天上的箭才 开始坠落。

这叫"续括之权"。"续"就是相续、延续,"权"就是权宜、 善巧。

"不待劝而弯弓",什么叫"不待劝而弯弓"?前面那支箭快要掉下来了,"快快快!你赶紧放箭,不放箭就要掉下来了",他不会听到别人这样劝之后才弯弓放箭,不用别人劝而弯弓,自自然然地。

我们只要到了极乐世界,就是"续括之权,不待劝而弯弓"。 这是什么意思呢?讲的就是第十一愿:"设我得佛,国中天人不住 定聚、必至灭度者,不取正觉"。

前面"胎卵湿生,缘兹高揖;业系长维,从此永断",这是指第十八愿。第十八愿是往生净土的,我们可以看《圣教集》335页倒数第3行:

凡是生彼净土, 及彼菩萨、人天所起诸行, 皆缘阿弥陀 如来本愿力故。

你看,这里"缘"字有了;"本愿"有了,"如来本愿力","如 来神力本愿",这不都一样了吗?"生彼净土"也有了,"业系长维, 从此永断"嘛。

"及彼菩萨、人天所起诸行",就是下面的"续括之权,不待劝而弯弓;劳谦善让,齐普贤而同德",这是"彼菩萨、人天所起诸行"。

何以言之?若非佛力,四十八愿便是徒设。今的取三愿,用证义意。

愿言: 设我得佛, 十方众生, 至心信乐, 欲生我国, 乃至十念, 若不得生者, 不取正觉; 唯除五逆、诽谤正法。

这里加了一个"得"字,"若不得生者",稍微解释一下。

缘佛愿力故,十念念佛,便得往生;得往生故,即免三 界轮转之事;无轮转故,所以得速:一证也。

这里有个"缘"字,前面说"缘兹高揖","缘"非常重要。

"即免三界轮转之事",这就是"胎卵湿生,缘兹高揖;业系长维,从此永断",就是免了三界轮转之事。很显然,这两句话讲的是第十八愿。

愿言:"设我得佛,国中人天,不住正定聚、必至灭度者, 不取正觉。"

缘佛愿力故,住正定聚;住正定聚故,必至灭度,无诸 回复之难,所以得速:二证也。

这就是讲"续括之权,不待劝而弯弓"。什么意思呢?菩萨住 正定聚,正定聚就是不退转;不退转就是只升进、不倒退,但是有 一个"七地沉空难",如果没有诸佛的加劝,很可能到第七地的时 候,像箭的力量到顶了,就要堕下来,就要沉空。

一般的菩萨,修行从初地不退转到七地的时候,一定要有诸佛的加劝,这时候他再努力用功来突破"七地沉空难"。但是到了极乐世界,"不待劝而弯弓",不需要诸佛加劝,也不需要自己弯弓搭箭使力气。因为只要到了极乐世界,自自然然就有阿弥陀佛第十一愿的成就,"必至灭度,无诸回复之难",已经程序化了。

就好像火箭升空,第一箭射上天,燃料烧尽之后,第二级火箭 自然而然就发动了,往上推动;第二级火箭分离之后,第三级火箭 自然而然又发动了,是自自然然的,"不待劝而弯弓",已经设计 好了。

我们就是阿弥陀佛第十八愿这支箭的小箭头,放在神力本愿的弓上,拉开一放就已经出三界了,出了三界就到净土不退转了。但是如果没有第十一愿,可能有"七地沉空难",阿弥陀佛就是弓箭手,发出第十一愿这支箭,从七地沉空难升上去了,这就是这条愿的成就。

"必至灭度"就是必定成佛,成佛还要度众生。所以这支箭不 光是升进的,还要回来,就像航天飞机一样。有往相回向,还有还 相回向。"往相回向"就是第十八愿让我们出三界、生净土、不退 转,第十一愿让我们"无诸回复之难",直至灭度,证大涅槃成佛, 这是"往相";还要还相度众生,示现普贤行,这是第二十二愿:这 些都是在程序中设定好了的。

愿言:"设我得佛,他方佛土诸菩萨众来生我国,究竟

必至一生补处;除其本愿自在所化,为众生故被弘誓铠,积 累德本度脱一切,游诸佛国修菩萨行,供养十方诸佛如来, 开化恒沙无量众生,使立无上正真之道。超出常伦诸地之 行,现前修习普贤之德。若不尔者,不取正觉。"

这是第二十二愿。到极乐世界的众生都是一生补处,除了自己不愿意做一生补处,"除其本愿自在所化";虽然不愿意做一生补处,但他是大自在的,即使在初地、三贤位,都是跟一生补处是一样的,这叫"自在所化"。所谓"自在",就是不受阶位的限制。"不自在"就是初地不知道二地、二地不知道三地。"自在所化"就不一样,即使在三贤位的阶位,也可以跟十地一样,所以是"除其本愿自在所化"。从根本上讲,因为有阿弥陀佛第二十二愿的成就,才有这样"自在所化"的功能力用。

"为众生故被弘誓铠",到十方国土去教化众生,不一定在兜率天显现一生补处的阶位等待成佛,他可以以弘誓铠甲庄严自己,到秽土去度脱众生。

"积累德本度脱一切",既然这样,他就示现再怎样修行,并不 是他本身还需要积累德本,而是"为众生故被弘誓铠,积累德本", 是"自在所化"显示这样的自在行业。

"游诸佛国修菩萨行,供养十方诸佛如来,开化恒沙无量众生,使立无上正真之道",上供十方诸佛,下化无量众生,让这些众生都能成佛。

他这样的修行如何自在呢?

"超出常伦诸地之行","常伦"就是通常的次序,"伦"就是 次序。"常伦诸地之行"就不自在,初地不知二地,二地不知三地, 下不能越上,有一定的次序。但是,第二十二愿所成就的菩萨普贤 行,完全不必遵循这样的次序,下地跟上地都是平等的。

像我们读书,小学到初中,初中到高中,高中到大学,大学到研究生,研究生到博士生,这叫"常伦","常伦诸学位之行"。如果一个学校上课,老师往讲台一坐,下面既有小学生又有初中生,还有博士生,这课怎么上?上课必须是大家都能听得懂,都能进步。

极乐世界的这些菩萨、天人都一样,有十地菩萨,有阿罗汉, 有天人,都在一起闻法。这就是"超出常伦诸地之行",不是按照 次序来的,大家都懂,都明白。

"现前修习普贤之德","现前"就是当下,前面讲"超地",这里讲"超劫",不是经过多少劫之后,"若不尔者,不取正觉"。

缘佛愿力故,超出常伦诸地之行,现前修习普贤之德;

以超出常伦诸地行故, 所以得速: 三证也。

不是自己的力量,是靠阿弥陀佛的愿力,就有这种作用。

以斯而推,他力为增上缘,得不然乎!

每次读昙鸾大师的文章,读完一段之后,只有一个动作,磕头顶礼,"写得这么好!"磕几个头,磕完头再来读。

大家看《圣教集》241页。

"劳谦善让,齐普贤而同德",这就是第二十二愿"现前修习普贤之德"。"劳谦善让"就是上供十方诸佛、下化十方众生,也就是

"供养十方诸佛如来,开化恒沙无量众生",也就是菩萨四种正修行:不动遍至、一念遍至、无余供佛、遍示三宝。这样很辛苦,所以叫"劳",就是勤劳、勤勉。"谦"就是谦让、谦卑,有这个德,不居这个位,这叫"谦"。

"劳谦善让","让"跟"谦"的意思是一样的。"让"什么?归功让本,就是归到阿弥陀佛。

"齐普贤而同德","齐"就是齐等,"普贤"倒不一定是普贤菩萨,跟普贤是同齐的,是同样的功德。虽然和一生补处的普贤同德,并不拘在一生补处当中。怎么样呢?"劳谦善让",把位子显示得很低,不显示一生补处菩萨,显示为人天;显示为三贤位,十住、十行、十回向;显示为初地、二地菩萨,不把一生补处的德表露出来,这叫"劳谦善让"。"我不行,我不行,我还是很低的",其实内证功德"齐普贤而同德",跟普贤一样。

"普贤",有三种普贤。一是"人普贤",就是我们平时讲的普贤菩萨,骑一头大白象,这叫"人普贤"。这里不是"人普贤",为什么?因为法藏菩萨发愿的时候是在不可思议兆载永劫之前,那个时候未必是指现在的普贤菩萨,因为时间非常久。

这里是指"法普贤"。"法普贤"又有两种:"因位普贤"和"果位普贤"。"因位普贤"就是示现普贤行,"一切如来有长子,其名号曰普贤尊",普贤十大愿王是一切菩萨普贤行的示范代表,这叫"因位普贤",发十大愿王。"果位普贤"就是已经成佛,"德无不普",他所有的功德没有不普及的,所有的证果没有不达到的,所

以叫作"普贤",这是果上的普贤。"果上普贤"就是成佛,"普贤如来"。虽然成佛,示现为因地修相,就是他具有成佛的功德,再返过来度化众生,但不是以佛的身份出现。如果以佛的身份出现,就一定要像佛这样,要有国土,要以佛的尊严、德望、果觉之位来度化众生,那就一定要一切的因缘都具备。就像释迦牟尼佛来示现成佛,必须诸大菩萨以及往劫跟他有缘的众生善根完全成熟之后,他才可以示现成佛。比如要在一个国家成为国王,国土、宪法、文武百官等条件必须完全具备之后,才可以示现为王。如果要示现成佛,这是一个大事因缘,不容易。

没有成佛,但已经有成佛的功德,众生还在苦恼当中,怎么办呢?就要跟众生结缘,"除其本愿自在所化,为众生故被弘誓铠"。这个时候,不代表本身不具备成佛的功德;虽然具备成佛的功德,但是时节因缘没有到,所以就要去示现普贤行,跟众生结缘,催化、成熟他们的善根,培养自己的"文武大臣"——诸大菩萨,最后龙天推出,"一佛出世,千佛拥护"。这样,成佛的大事因缘才成熟。所以,在到达这个时间点之前,都是"劳谦善让,齐普贤而同德"。

我们到极乐世界,下面说"胜过三界,抑是近言","胜过三界",讲得还太浅了。"远言"怎么讲呢?"速得成就阿耨多罗三藐三菩提"。

刚才我们已经把第十八愿、第十一愿、第二十二愿这三条愿学过了,这三条愿讲什么? 速得成佛。

再看,《圣教集》335页第5行:

问曰: 有何因缘,言"速得成就阿耨多罗三藐三 菩提"?

所以,到极乐世界的利益,根本就不是简简单单"胜过三界"的问题,到极乐世界究竟圆满的利益是"速得成就阿耨多罗三藐三菩提",是快速成佛,所以讲"速满足功德大宝海",何止是"胜过三界道"!

怎么快速呢?昙鸾大师就举了这三条愿。

第十八愿,阿弥陀如来是一位壮士,第十八愿这一箭,就把你从三界顶出去了,这就快了。本来在三界里轮回,无穷无尽地轮回,不知道什么时候才能出离,"旷劫以来常没常流转","啪"就把你拎出去——快了!

第十一愿,怕你有回复之难,如果有回复之难,七地沉空难, 半天堕在里面睡大觉,出不来了,还是慢啊,然后第十一愿这第二 箭,又帮你把七地沉空难突破了——快了!

第二十二愿,让你马上回来度众生,示现普贤行,这些都"速 得成就阿耨多罗三藐三菩提"。

速往生,速成佛,速度众生。第十八愿让你快速往生,第十一 愿让你速得成佛,第二十二愿让你快速回入娑婆或者分身十方度 化众生。当然,只要成就了佛德,自然功德圆满,十方示现普贤行 度众生,那是很自然的。

不论是我们这样的凡夫,还是他方诸大菩萨,为什么都求生

西方极乐世界?就是仰乘阿弥陀佛的愿力快速成佛,普度十方众生。

由此可知,《往生论注》前后都是贯通的。"胜过三界,抑是近言",那是远指,指到哪里?指到"速得成就阿耨多罗三藐三菩提",但是文句没到这里,所以先是引而不发,像一张弓拉开了,但是不放箭。这就是善巧,话就藏在这里,伏笔,不把它说出来,如果说尽了,到下面就没得说了。而且,它是有节奏的,不能一下把底牌露出来,就像讲相声,"抖包袱"也都是要有节奏安排的。

我现在这样讲,是为了让大家能够前后贯通,读起来才觉得 非常顺畅。如果我也卖关子,压在这里不讲,那就没必要了。我们 是解释性的。

这三条本愿好不好?这一段是不是"胜过三界道"?胜过三界道, 胖大了!

以法藏菩萨成佛之因果,破除三界轮回之因果,落 实在凡夫众生身上,有第十八愿、第十一愿、第二十二愿 成就,成为凡夫众生的往生因果,则"胜过三界道,抑是 近言"。

读到这些话,学到这里,怎么会不增长信心呢? 第一首"清净偈",我们就学习到这里。

### "胜过三界道"的五重含义



三严二十九种分为五个层次来看,就有一百四十五重,最后 再归到"胜过三界道",将近一百八十重之义,太复杂了。但是只 有这样读才舒服,才能读得透。

# ①一一皆是真实功德相

第一重,三严二十九种,一一皆是真实功德相。

三严二十九种,每一种功德,一一皆是真实功德相。这是从哪里来的呢?就是从前面那句:

我依修多罗,真实功德相。

每一种功德, 根据昙鸾大师的解释, 都是真实功德。

什么叫不实功德?不实功德就是"凡夫人天诸善、人天果报, 若因若果, 皆是颠倒, 皆是虚伪"。

什么叫颠倒?不顺法性,有乖法本。法性是空性,是缘起性。 不顺法性,不顺就颠倒了:顺才称为正,颠倒就是倒过来了。 什么叫虚伪?就是虚作,不能给我们真实的利益,让我们永远陷在轮回中。好像修行了,努力了,生天了,结果竹篮打水一场空,空的,这就是虚作,就是不实功德。

昙鸾大师解释天亲菩萨的《往生论》,这二十九种功德没有一种是虚的,都是真实功德,

什么叫"真实功德"?

摄众生入毕竟净故。

每一种都是真实功德,只要有一种真实功德能够观,这种真实功德就能摄受,就让你到达毕竟清净的净土,这叫"不虚作"。 不是虚的,有真实的作用、功能和利益,能够牵引我们往生净土。

把二十九种功德一条条地读,一条条地看,每一条都是真实。 卷上观菩萨愿心庄严,每一个都不是虚的,都是实的。

对比来说明。凡夫众生这一边:

见有国土,以爱欲故,则有欲界;以攀厌禅定故,则有 色、无色界。此三界,皆是有漏邪道所生;长寝大梦,莫知 悕出。

众生怎么痛苦,怎么悲惨,怎么不净、染污,这都是虚的。

是故兴大悲心:"愿我成佛,以无上正见道,起清净土, 出于三界。"

"是故兴大悲心",起平等愿。怎么发愿,这个愿怎样清净,怎样能够利益我们,读起来,每一条都是真实功德,这就叫作如实观彼净土功德。

此功德如实故,修行者亦得如实功德。如实功德者,决 定得生彼土。

这就是起观生信,是第一重。

### ②一一清净

第二重, 三严二十九种, 一一清净。

要观每一种功德都是清净的,因为清净是总相,"入一法句,一法句者,谓清净句",所有的功德都归在清净功德中。要观它怎么清净,娑婆世界怎么不净,净土怎么清净,这样一条一条观下来。

比如第一,清净功德,"胜过三界道"。三界都是染污相、破坏相、颠倒相、轮回相、不净相、无穷相。所以,"哀哉众生,缔此三界,颠倒不净",总之,三界就是不清净,染污。"胜过三界道",就是清净功德,它是总相;一切都是清净的,不染污的,超过三界的。

第二,量功德。量功德,要读在一起就是"量清净功德",或者 "量真实功德"。配合真实就是真实,配合清净就是清净。

量怎么是清净功德呢? 娑婆世界的量就不清净。量就是有多有少。有多有少能清净吗? "你家钱多,我家钱少",马上就染污了;住房有大有小,"他怎么能住那么大的房子,四百平方;我怎么住这么小的房子?"这有多少染污! 这些都是量,娑婆世界的量就是不清净。

"今天气温高,明天气温低",你的心也跟着高低,这不都是量吗?空间、时间等等,这所有的量,让我们的心不清净。

极乐世界的量都是清净的。大可以为小,小可以为大;多可以为少,少可以为多;冷也可以,暖也可以。极乐世界的量是以无量为量,随心所变,没有确定的量。"究竟如虚空,广大无边际","如虚空",不仅是大如虚空,小也如虚空;大可为小,小可为大。有两种如虚空。维摩丈室那么狭窄,可以容八万高座、无量佛菩萨,这是如空,空性无碍,大小自在无碍。这个量就清净了。如摩尼宝珠,能雨众宝,是无量众宝。"相忘于有余,自得于佛道",这就是清净,还有什么不清净的?到极乐世界这个量就清净了。

第三,性功德。性也是清净功德。清净的原因是因为性有四种义:性者本义;性者圣种义;性者积习义;性者不改义。有这四种性,所以是清净功德。每一条都读得很舒服。把每一首偈子,用不同的角度来透视。

# ③——愿心庄严

第三重, 三严二十九种, 一一愿心庄严。

每一种功德都是愿心庄严。因为三种成就,愿心庄严。毫无疑问, 昙鸾大师已经给我们分析得很好了。按照这个角度再来读一遍, 读得真欢喜啊!怎么能不往生?怎么不是易行道?往生多容易啊,铁板钉钉也不足以形容。

#### ④一一本愿力成就

第四重, 三严二十九种, 一一本愿力成就。

愿心庄严是因地,因中清净;一一清净也是果上清净,果净是 因为因净。也可以从本愿力成就来读,这是卷下,昙鸾大师也给我 们读好了。

### ⑤一一自利利他

第五重, 三严二十九种, 一一自利利他。

接下来,可以从一一庄严自利利他这个角度来读。每一种庄严都是不虚作,不虚作就是自利利他。

《往生论》里解释过,国土庄严功德十六句及一句次第说, 一一都是利他功德。"十七种虽曰利他,自利之义炳然可知"。

为什么能够利他? 昙鸾大师解释说:

夫须弥之入芥子,毛孔之纳大海,岂山、海之神乎?毛、芥之力乎?能神者神之耳。

是佛的本愿力有这个作用,这些都比喻得非常好。

这样读下去,分为五重,每一重都是真实功德。这二十九种功德庄严,一一皆是真实功德庄严相,一一清净,一一愿心庄严,一一本愿力成就,一一自利利他,最后得出的结论是"一一胜过三界道"。

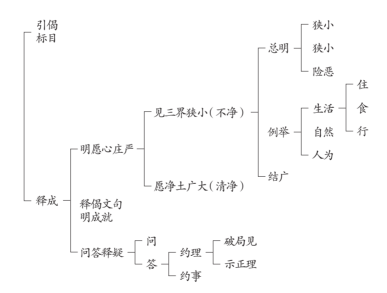
二十四首偈子只要有一条读懂了,三严二十九种功德有一句话读得懂,都"胜过三界道"。"我一句读不懂",也可以"胜过三界

道"。为什么?因为南无阿弥陀佛。佛名号是经体,也是论体;掌握 了体,相、用都有了,怎么能不往生。

# (2)量功德

## ①分科

下面是第二首"量功德成就": 究竟如虚空,广大无边际。



我们看分科,这两句话叫"引偈",就是引用这首偈子。此二句,名"庄严量功德成就"。

这句话叫作"标目"。为什么呢?因为前面说这里有十七种功德庄严成就,"至文当目"。《圣教集》240页第2行:"观器世间中,复分为十七别,至文当目。"这个"文","究竟如虚空,广大无边际",文句现在就出来了,所以这是"引偈"。"当目",下面就把目录标出来,"此二句,名'庄严量功德成就'",所以叫"标目"。

每首偈子都是一样的,都有"引偈"和"标目",先引用偈子, 再说明这首偈子到底是哪种功德,把它标出来。

接下来是"释成"。通过解释使这首偈子的意思完整地显示出来,叫作"释成"。

"释成"有四科:一是"明愿心庄严",这是每一科都有的;二是"释偈文句",也是每一科都有;三是"明成就",第一首和第二首偈有,别的偈不一定有,但是"义存文略";四是"问答释疑"。

"明愿心庄严"里有两种,一是"见三界狭小",二是"愿净土 广大"。也就是"见不净""愿清净"。这里就不再一一解释了。

我们边读文句, 边看分科表。

# ②释文

佛本所以起此庄严量功德者。

这一句是"标起"。我这里没有写,因为想简略一些。

为什么叫"标起"呢?标起就是这句话很显然是举一个"牌子",没有具体的内容,具体的内容在下面。

"佛本所以起此庄严量功德者",佛当初为什么要兴起庄严量

功德这个愿呢?是因为他当初看见三界狭小,众生在这个狭小的世界当中多有苦恼,多逼迫不自在,所以发大愿:"我的净土要广大,不管多少人到我这里来,都没有土地紧张之事"。

我问大家一句,前面说"庄严量功德成就",这里问"佛本所以起此庄严量功德者",如果这么问:"佛本所以起此庄严量功德成就者",可不可以?能不能加"成就"两个字?

不能加。因为这是观察当初的本愿,这里本愿还没有成就,怎么能把"成就"两个字加进去呢?"佛本所以","本"是当初,"佛本所以起此庄严量功德者",不能加"成就"两个字,他只是发愿,还没有成就;不能发愿的时候就说"我发愿量功德成就",而是发愿要有量功德,庄严量功德。"庄严",是指因中的发愿、修行。

见三界狭小,堕陉陪陼,或宫观迫迮,或土田逼隘,或志求路促,或山河隔障,或国界分部。有如此等种种拘局事。

看讲义的分科,"见三界狭小"总共有六句,分为三科:"总明""例举"和"结广"。



"总明"就是"见三界狭小,堕陉陪陼"这两句。"例举"就是五个"或",说明"狭小"和"险恶"这些不方便的"种种拘局事"。 "结广"就是最后一句"有如此等种种拘局事",就是在总结的时候把它推广一下。

"总明"又分为"狭小"和"险恶"两科。"狭小"是指它的空间小,"堕陉陪陼"是指它的环境险恶。狭小是指量,险恶是指空间里具体的一些不适,不光是狭小的问题。

"堕陉陪陼",大家可以看《往生论注》(注释版)第31页:

"堕陉陪陼"总指环境败坏险恶。堕,指城市败坏,破烂不堪;陉,指山崖绝壁,坑坎崎岖;陪,指泥土高矗,到处是崇山峻巅;陼,同"渚",即河渚,河流及河滩沟壑到处遍布。

地方狭小,还很不舒服,不好住。

我们出去旅游,发出"大好河山"的感叹,这是没有到过极乐世界才这样讲。我读到昙鸾大师《往生论注》,那一天坐车出去,以前觉得挺好的地方,这一看,简直是"堕陉陪陼"啊,险恶的环境。

因为我们没去过净土,所以觉得这里好得很,这就是眼界狭小,俗话说"没见过世面",天天在三界打转,还觉得这里好得不得了。你看昙鸾大师用的这些词,城市还能待吗?交通堵塞、雾霾、楼房压迫、噪音污染,没法待,比古代更没法待。

"例举"的五个"或",我把它分为三类。

第一类是生活的层面, 跟我们的生活受用相关。

"宫观迫迮",这是指住处。"宫观",帝王、王公大臣才有宫观。即使贵为帝王,住的地方也很狭窄。

"土田逼隘",田地拥挤、不平。像我国现在的耕地保护,红线是十八亿亩,不能突破这个红线,要靠这些保底的土地来种粮食。如果你把谁的田占了,必须用另外的土地来置换,这就是"土田逼隘"。如果没有这么多田,就养不活这么多人。老百姓就不用说了,土地很少。

"志求路促"是指出行。你想走8车道、12车道、50车道的路,但是没有那么宽的路让你走,没有那么多田地让你修路。想走宽阔的大路,但是路却非常狭窄。

这是住、食、行三方面, 受地理环境的限制, 不方便。

当然我这么列,是让大家对这些有一个思考,未必一定要这样分类。

第二类是自然的层面。"山河隔障"是指自然环境形成的障碍。 一条大河隔住了,对面就去不了;高山挡住了,就翻不过去。

第三类是人为的层面。"国界分部"是人为造成的。像我们上次到中俄边界,一条黑龙江,对面就有哨岗,就不能过去,这就是人为造成的。其实没有什么,坐船很容易就过去,但对面是属于人家的地盘,这不就局限了吗?

"结广",因为太多了,例举不过来,所以说"有如此等种种拘局事",有这么多,"种种"就是不限于上面五种,所以叫"结广"。

总结的时候广泛地说一下,这些不管怎样,都是局限的、局碍的, 在这个世界有种种的"拘局事"。

前面说了"见三界狭小",也就是"不清净"。下面说"愿净土 广大",也就是"愿清净",《圣教集》242页第3行:

是故菩萨兴此庄严量功德愿:"愿我国土如虚空,广 大无际。"

接下来"释偈文句"。分为两句来解释。

"如虚空"者,言来生者虽众,犹若无也。

来往生的人虽然多,但就像没有一样。往生极乐世界,"虚无之身、无极之体",就像光明一样,房间里有一百道光是那样,有一千道光、一万道光也是那样,光和光之间既不障碍,也不显得拥挤。

"广大无际"者,成上如虚空义。何故如虚空?以广 大无际故。

这些文句都好懂。依昙鸾大师后面的解释,"如虚空"和"广 大无际"有两个层面,"如虚空"是从理性层面来说的,"广大无际" 是从事相层面来说的。

"成就"者,言十方众生往生者,若已生,若今生,若 当生,虽无量无边,毕竟常如虚空,广大无际,终无满 时。是故言"究竟如虚空,广大无边际"。

这是解释"成就"。"量成就"之后,有什么样的功德、作用呢? 就是不论多少人来往生,极乐世界都永远不会满,所以说"究竟如 虚空,广大无边际"。而我们这个世界,就会嫌众生太多了,现在地球有70亿人口,大家都说不能再多了,再多地球就扛不动了。

下面是问答。

问曰:如维摩方丈,苞容有余,何必国界无赀,乃称 广大?

"维摩方丈",这里有一个典故。大家看《往生论注》(注释版) 第32页:

维摩,"维摩罗诘"的略称,又作"维摩诘",意译为"无 垢称",佛陀的在家弟子,毗耶离城长者,以居士身份辅助佛 陀教化众生。

维摩长者是很有名的。

方丈,维摩诘居士的石室,一丈见方。

"方丈"就是"一丈见方",很小,大概十平米。维摩诘居士有这样一间石室。现在寺院里都有"方丈室",就是从这来的,显示虚空融通的意思。

维摩诘居七示疾。

"示疾"就是示现生病。维摩诘居士作为法身大士,当然是不 生病的,但是为了教化众生,示现生病,这就有了说法的因缘。

维摩诘是大居士,智慧很大,对佛法贡献也很大。他生病了, 释迦牟尼佛要派弟子去问候。诸大弟子都不敢去,连智慧第一的 舍利弗尊者也不敢去,"如果我遇到维摩诘居士,被他问倒了怎么 办?"怕维摩诘居士问难。最后佛就派智慧第一的文殊菩萨去了。 这是《维摩诘所问经》里所说的。

文殊菩萨带领八千菩萨、五百声闻、百千天人前来问 疾,皆入丈室。

他们是怎么进去的?这一丈见方、十平方米的房间,维摩诘居士躺在床上还占了两三平方,八千菩萨排着队就进去了,还有五百大阿罗汉、百千天人,都进了这个小房间。

又有三万二千狮子座(每个狮子座高八万四千由旬)、 九百万菩萨、八万四千毗耶离人、诸天诸神来入丈室,而无 所妨碍。

还有"三万二千狮子座",诸大菩萨、天人,他们进去得有座位,不像我们这种椅子,而是狮子座。每个狮子座有多高呢? 八万四千由旬。还有九百万菩萨、八万四千毗耶离城的人、诸 天诸神都进了这个小方丈室,而无所妨碍。这种神通道力不可 思议!

问中举这个比喻,"如维摩方丈,苞容有余"。"苞",通"包"。 虽然是一丈见方,小小的,但却能包容九百万诸大菩萨、三万二千狮子座,每个狮子座高八万四千由旬,而且还有剩余空间。

既然这样,"何必国界无赀,乃称广大?"何必一定要说极乐国 土的界限非常广阔、没有限量,这样才称为"广大"?小的地方也 可以称为"广大"啊?举这个问题来问难。

我们看分科表"问答释疑",有问有答。



问是举"维摩方丈"来问极乐净土何必那么广大。他认为极乐世界的广大仅仅指形量上的广大,如果是形量上的广大,还是有量的,不是"量成就"。

极乐世界的"量成就",不是简单的形量上的广大,它既具有 "维摩方丈"这样的作用功能,同时在果报上又显现事相的广大。 这是双重殊胜。

答分两个层次。先"约理"。

答曰: 所言广大, 非必以畦畹为喻。

五十亩为一畦,三十亩为一畹,"畦""畹"都是量词。极乐世界没有量词,但在娑婆世界没有量词就没法说话。

"约理",首先"破局见",破问的人这种局碍性的见解。怎么破呢?"所言广大,非必以畦畹为喻",极乐世界的广大,不一定要用量词来形容。

但言如空,亦何累方丈。

只要说它如虚空,这和"维摩方丈"又有什么冲突呢?说"如虚空"就可以了。

这是"示正理"。从理性上来讲,极乐世界的成就和维摩方丈 是同样的,如虚空,不是一定要以具体的数量词来形容大小。如果 以具体的数量词来形容大小,还是落于有量的境界,就不能叫"量 成就",也不能称为"无量"。

有量,再大也不能称为大,这是局见,是局碍性的。我们众生 听说极乐世界很广大,"广大无边际",马上就想到一种量上的大 小,以有量的心态来思维极乐世界。所以,问的人也误解了极乐世 界,以为极乐世界不能像维摩方丈那样包容有余,以为一定是个 量的观念。这种问就是局碍性的,所以首先要破斥它。

极乐的广大,"非必以畦畹为喻",不是以一定的量词来形容的;是理体广大,"但言如空",跟维摩方丈这种功能并不相冲突。这是第一层含义。

叉, 方丈之所苞容, 在狭而广。核论果报, 岂若在广 而广耶!

第二层含义,更进一步。维摩方丈虽然能包容这些,但显现的 形相是狭隘的。如果去探究它的果报,毕竟还不如"在广而广"。

"在广而广",第一个"广",是指事相性的广大;第二个"广", 是指像维摩方丈这种功能性的广大。维摩方丈是"在狭而广",是 一方丈可以容纳这一切。这种功能极乐世界也有,但是极乐世界 是"在广而广",果报就更加殊胜了。这是从事相上来讲。

### ③要点

讲义列了三个要点:第一是"量",第二是"无量",第三是 "问答"。

这首偈子是极乐世界量功德成就,从文句上是讲极乐世界的

空间量,不过我们这里把它延伸了,不仅仅是空间的量。因为阿弥陀佛是无量佛,智慧光明、神通道力、时间、空间、数量,一切的一切都是无量的,并不仅仅限于空间的量。所以,这里是对"量成就"作进一步扩展性的理解。

#### 量

定义:表明事物有限性的一种概念。如大小、多少、快慢、优劣等。

这样定义是为了表达的方便。

"量"是一种概念,表达事物的有限性,比如大小、多少、快慢、好坏、优劣等等。这些都需要用量来说明,没有量怎么说明呢?

有量:此世间一切皆有"量"的规定,这是一个量的世界。时量、空量、心量、数量、雨量······

"量"就是有量,有量就有限。这个世界是个可怜的世界、资源不足的世界,什么都有限量。

比如时间,有时间的量,什么时候出生,公元多少年;活了多大年龄,120岁,八万大劫,都是数量;上课上了多长时间,都一定要有量来说明。只有佛经里不讲量,"如是我闻,一时······"

空间的量,住几层楼,房间多少平米、有多高;国土多大面积。这是空间的量。

人的心也有量,心量大,心量小,小心眼,虽然尺子量不出

来,但是可以意会的。

数量,一切通过数字来表示。没有数量怎么行?买东西,拿秤一称,几斤几两;说"不够秤",怎么不够秤?靠量来说明。今天雾霾爆表了,突破量了,这也是量。下雨也有降雨量。早上起来,今天多少度?温度也要有量。在娑婆世界,没有量就没办法生活。

限量:有量便有限。这是一个不自在、受限的世界。

计划经济的时候买东西要凭票,买布有布票,买粮有粮票,买 盐有盐票,买油有油票,觉得不自在;其实我们在这个世界,不都 是要"票"的吗?这个"票"就是量。不管做什么都要有量,在这个 有限的世界,不得不有量。

量是人们试图理解、表达事物的虚拟概念,反映人类 思维的缺陷、跛脚。离开量,人不能思维,不能说话,不能 生活。

我们用量来理解事物,表达事物。人的思维都是有局限性的, 所以量是个虚拟的概念,并不真实。但是如果没有这个虚拟概念, 人就没办法说话,没办法思维。

比如做张桌子,如果什么都不说,木匠怎么做?长一米五,宽 八十公分,高九十公分,桌腿有多粗,都要用量来说明,不然就没 办法做。

长啊短啊,这些量都是我们心里的一个概念,并不是实体性的存在,所以叫虚拟概念。虚拟概念并不是没有用,离开它还不行,它是人类思维必要的手段,也反映出人类本身思维的缺陷,离

开量就不能思维,没办法想。"阿弥陀佛是无量佛,没办法想。"当 然啦,不可思议。什么叫不可思议?就是无量。我们是有量的,去 思维无量,怎么思维呢?不可思议。

来了几位客人,煮多少米,准备几道菜?上班一个月赚多少钱?几点睡?到某地多远?今天气温多少……

离开量,人不能说话,不能生活。几点睡觉,几点起床,这都 是量。开车到一个地方,多少公里,加多少油,也都是量。

在娑婆世界,不管什么都有量,离开量没法过日子。衣食住行,开口都是量。"你多高?体重多少?"这都是量。呼吸还有肺活量,吃饭还有饭量,什么没有量啊?地水火风四大构成的身体,体温高了也不行,低了也不行。正常体温36度到37度,高了,发高烧,超过量了;低了,只有35度、34度,生命就非常危险。还有"三高",血压高、血脂高、血糖高,也是以量来说明。

量把人紧紧套住,无法出离。

量把人紧紧地套住,过一点都不行:血压高了头晕,血压低了 也头晕。

人以量思维,以量说话,从来没有真正说出事物的本来。

因为人靠"量"来说明,可是事物的本身"究竟如虚空",是空性的,是无量的。它显示这个形相,你要去捕捉它,才用量来说明,但事物本身并不是这样。比如一朵花,为了说明它红到什么程度,我们说它的红色素多少:但花本身讲有多少红色素吗?水里有

多少微生物,有多少矿物质,这都是我们这样讲,水自己也不这样说。我们想把握事物的本来面貌——事物本来面貌,"诸法平等",都是无量的——但是我们把握不了,我们所讲的都是表象,是主观的一种语言表达。同样一个东西,比如"水",虫子就不这样说,鬼也不这样说,天人也不这样说,只有人类才说它是"水"。

人的思维、意识都是把事物量化,所有的思维都是量化的,显示在周围的所有一切也都是量化的,是刻度性的。这就非常粗犷,不能显示事物之间微细的变化、自然相续的流变,是很有局限性的。

有量便不能契入真理,不能真正认识事物。

因为有量,把事物固定化了。比如我们说这张桌子一米五,就是一米五吗?一米五是什么意思?都是我们的意思,不是桌子的意思。事物是变化的,是一种现象,我们把这种变化的现象用量来固化,而且认为它就是这样,这就非常死板。比如西医看病就是量化,它很死板;中医相对还比较科学,讲辨证,它就对量有一定的认识。

真理是无量的,有量就不能契入真理。真理是普遍性的,是永恒性的,一定是对量的突破。所以"诸法寂灭,本来空性",有什么量和不量?"如虚空",讲大讲小是人自己的想法,虚空本身没有大也没有小。

有量便虚伪, 烦恼, 痛苦。

有量怎么就虚伪呢?它不是真正地认识事物,而是对事物的

一种虚伪、虚拟的概念,所以它对事物的表达是虚伪、不真实的。 这个"虚伪",不是说它骗人,而是说它不能究竟如实地反映事物 的本来。事物的真实本来是真如实相,是无量的,但是现在用量来 说明它,这就是虚伪。

这种虚伪跟事物的本来相违背,不顺法性,就产生了颠倒,乖离法本,离开事物的本来面貌,这样就是无明、烦恼的根源。无明、烦恼跟事物的本来冲突、违背,那自然痛苦。

所以,这个有量的世界就是痛苦的世界、烦恼的世界。要想没有痛苦、没有烦恼,就要突破量。所以阿弥陀佛是无量佛,极乐世界是无量的世界。

有量便有此世的一切灾难,战争、冲突、疾病、 生死······

这些都是因为有量。比如疾病,血压就一定要有量,超过这个量,高血压;不足这个量,低血压,不是疾病吗?身上的水分,多了,叫水肿;少了,就干枯,这都不行。体温也有量,高了发高烧,低了虚脱休克,那都不行。

有量为什么有战争呢?战争不都是有量导致的吗?资源不够, 或者人口不够,或者土地不够,这一切都是量。如果我们这个地球 上资源是无量的,那就不会打仗了;之所以战争,是因为有量。

家庭当中,父亲非常有钱,父亲死的时候子女还有闹矛盾的, 为什么?钱再多,毕竟是有量的,分不均衡。有量,一切的痛苦、 灾难就都存在。 有量便有不足、过剩,干旱、涝灾,通货膨胀、股市 下跌……

比如下雨,下多了,涝灾;雨量不够,又旱灾。如果无量,就不存在这个问题了。只要有量,多了也不行,少了也不行。在国家经济当中有通货膨胀、股票下跌,这都是有量。

有量便颠倒、局碍,轮回不出。有量便有分别,有量便 不清净。

"量成就"一定是无量的,有量就不清净。我们思考任何问题,一定是有分别、刻度,用局限性的东西来说明、表达它,这样心就是不清净的。好、坏,高、低,多、少,这能清净吗?什么叫清净?一念不生,朗照万物,这就是清净。心里只要有一个念头的波动,就是不清净。有量能不波动吗?心天天都在量上面起伏,一想到真是不舒服。

法藏菩萨看我们众生都在量的局限当中,不自在,所以,他所 成就的世界是无量的世界,他所成就的佛是无量的佛。

#### 无量

我们再看什么叫无量。

没有量的存在,没有多少、大小等等分别观念。

这叫"无量",无量并不代表多。

不必以量来思维、说话。

当然,为了跟我们这样有量的众生打交道,佛才要讲量,才以

量来跟我们说话。

佛和佛之间,还讲量吗?佛菩萨跟佛菩萨,哪里还用量来说话?我们说话,一分钟讲多少个字,是快是慢,都要讲量。

无量并非是多。多仍然是量,落在量中。

无量并不代表多,如果多,那仍然是量。多少都是量,多有多的量,少有少的量,都落在量当中。所谓"无量",就是不被量所局限,不落在量当中,不以量来思维,不以量来衡量。

如有院墙才有院子大小,没有院墙则不说院子大小。

比如院子,有院墙围住就有大小的量。量再大,这个院子五十亩,那座花园五百亩,够大了吧?还不行,因为有量。只有把院墙推倒,那就无所谓大、无所谓小。所以,"量"就是我们娑婆世界众生心的一个院墙,不管多大,只要有量,就被局限。

佛菩萨没有量这个概念,他们把这个墙推倒了,不用量来说话,也不用量来思维。我们众生就不行,离开量没法思维、没法说话,所以我们一定要有量。

阿弥陀佛是无量的佛,超越量;极乐世界是无量的世界。

无量就是没有量,不是有大有小的那个量。

无量,一即是多,多即是一。

无量,没有量的局限和限碍,一切融通。有量,一定是局限性的,有多有少,多不能少、少不能多。讲少、讲多,是我们有量的众生自己的语言表达。在无量的世界中,一就是多,多就是一,一

跟多没有差别。像"维摩方丈",小方丈,但是能容纳那么多,再多都可以容纳,这就是"无量"。

大小、前后、来去、久暂,融通无碍。

大小、前后、来去、久暂,这都是量的观念,在无量的世界当中,这一切通通融通无碍。

到极乐世界,我们世间的这一套全都作废,学了许多话、许多词,都没有用了,因为极乐世界是无量的。所以,我们讲到极乐世界成佛多快多慢、身体多大多小,这些都是对娑婆世界众生讲的,极乐世界的众生多大多小都可以。

大也是小, 小也是大。

高位也是低位,低位也是高位。等觉菩萨也可以示现人天,人 天也是等觉,无法衡量。

菩萨四种正修行,不动遍至、一念遍至、无余供佛、遍示三宝,即是无量。有量便不能如是。

这就是无量。有量能够做到这样吗?

菩萨不动,可以分身十方,这就是空间上的无量。空间上如果有量,不动怎么可能从这里到那里去呢?空间上无量,所以既在这里,同时也在那里,同时在十方,这叫"不动遍至"。

- "一念遍至"是时间上的无量。时间上如果有量,就不可能同时在这里也在那里。时间上无量,所以在这里同时又在那里。
- "无余供佛"也是一样的,尽十方世界,所有一切诸佛都能供 奉到。

量功德成就者,成就"无量",无量故清净。

没有量,心里才清净。

无量即是真平等,不平等中现平等。

因为没有量,才是真正的平等。

所谓平等,不像我们所想的,比如"都是五十岁,都平等了",不是的。十岁,和五十岁、五百岁、五万岁都一样,这才叫平等。你说他五万岁,可以;五百万岁,也可以;五秒钟,也行:这叫无量,这才叫真平等,在不平等中显现平等。

像极乐世界的莲花,可以手掌这么大,可以车轮那么大,也可 以五十由旬,能大能小,大小无碍,这才叫真正的平等。

在这个世界有平等吗?没有平等,因为是有量的世界。有量本身就不平等。所有的人都活到一百二十岁,每个月都拿一百二十万,楼房都住一样大,那都不平等。为什么?因为是量。量本身就是不平等的概念,不平等才用量的刻度、数字来表示。所以,有量就不平等,等量也不平等;无量就平等,不平等当中就能显现平等。

五乘、依正、主伴一切皆平等涅槃, 无量即是佛。

"五乘",人、天、声闻、缘觉、菩萨,这也是量的一种语言表达方式。人天有人天的量,三界有三界的量,欲界、色界、无色界……但是在极乐世界,虽然用"人天"这样的名词,但是依报和正报、主佛和圣众一切平等;这种平等,是显现差别当中本体的平等。所以,一切皆平等涅槃,极乐世界是无量的世界,无量就

是佛。

极乐世界所有这一切,所谓"安乐国为正觉善持,其国岂有非正觉事耶?"彼世界是阿弥陀如来正觉所住持,所有一切都是佛的境界、佛的显现。虽然称它为一只鸟,鸟也是佛,"阿弥陀佛变化所作";说它是树叶,树叶也是佛;讲人天,人天也是佛:但是不显现为佛。

无量即是不可说。

"无量,怎么说啊?"那就不能说了。如果娑婆世界的众生要说,只能以分别的语言来说:人天、菩萨、三贤、初地、不退转、等觉等等,这是为我们有量的众生这样说的。

无量故如虚空。空无所有,一切量入中皆化为无。

这是个比喻。无量怎么比喻? 只有虚空才可以形容它,虚空就是空无所有,一切的量一进来,就都化为乌有了。就好像一个乾坤袋,一个神器,里面是空的,不管什么东西,苹果、硬币、泥块等等投进去,都化成空的。我们有量的思维概念,一切的有量,只要到极乐世界去,"量功德成就",通通化为空无,没有量的概念。只要投进去,都成为"无",烦恼、妄念等等什么都没有了,化为空了。

如虚空故广大。

这就是"量成就"。

非大小之大,乃融一切大小差别境界之大,如维摩方丈。

这样才能称为"广大"。

广大故无边无际。有边有际不名广大。

有边有际,就有限量;有边界、分际、分限,不能叫广大。

无边无际故无限,不受一切限。胜过三界有量限。

无边无际,所以无限,不受一切限制。胜过三界有量的限制。 在三界当中,一切都是有量的。修禅,有初禅,也是量;二禅,也 是量;三禅、四禅,一直到非想非非想天:这都是有量的。

极乐一切皆无量,非仅空无量。但以无量如空,空明显,故取空为喻。

极乐世界一切都是无量,不仅空间无量。但是这里就用空来 说明,为什么呢?因为以空作比喻,最能明显地表达这种无量的意 境,所谓"无量如空"。这里说"量成就",就是成就了无量。

因为阿弥陀佛是无量的佛, 所以我们对无量一定要有个正确 的认识。

# 问答

问者以极乐以大为大,不能如维摩方丈小中见大,仍堕量中。

问的人认为极乐以大为大,不能如维摩方丈小中见大。这种 理解仍堕在量当中,是错误的认识。

答分为二,先破其情见,明极乐广大,非以大小见大,是无量(无大无小之量)之大;进明果报,不仅空理如是,量

即无量,事相上仍显现广大无际,是事理圆融,正显佛果地功德,净土庄严之超胜。

答分为两点。先破他的情见,说明极乐世界的广大,不是以大小来见大的,"非必以畦畹为喻",不是以这种量词来形容,是无量之大,也就是没有量的大小分别这样的大。先从这个层面来说,破问者的情执见解。

"进明果报",接下来说明果报的殊胜。不仅空理是这样,空理就是量即无量,同时在事相上显现广大无际,正是事理圆融。理,空性之理;事,显现广大无际。显示佛的果地功德、净土庄严的超胜。

其余净秽同例。释尊足指按地,海印放光,现庄严刹,

是在秽而净;核论果报,岂若极乐净土在净而净耶?

前面讲空间量,其余很多方面也都可以类同举例。这里举了一个净秽的例子。什么叫"净秽同例"?就是量和无量之间有这种关系,净和秽之间也有这种关系。

如释迦牟尼佛讲经说法之时,足指按地,海印放光,现庄严 刹,这是在秽而净。有弟子问释迦牟尼佛,"诸佛世界那么清净庄 严,你成佛了,娑婆世界怎么这么污秽,沙砾遍地啊?"释迦牟尼 佛说:"这是娑婆世界众生所感的,我在这里是寄居的,是化身佛。 你想见我的净土吗?"大脚趾一按地,马上现广博严净的净土。这 叫"在秽而净",毕竟是在娑婆世界的秽土来显示净土。

"核论果报,岂若极乐净土在净而净耶?"如果有人说,"这样

我们不必到极乐世界去往生了",那还是不行。如果论果报,化身佛所显现的化土和报身佛的报土,那是不一样的。报土本身就是清净的,也不需要用大脚趾按地来显现。

此答有兼破圣道行人执理废事之偏,纵证无生法忍,不 如往生净土,果报胜故。

这个问答还有一层含义,兼破圣道行人执理废事之偏。执理 废事,从理上讲,一切万法本自融通,万法实相本来就是虚融,不 落在量的境界当中。但是,如果没有把这种理体显现为事相上的 一种境界,光谈理是不行的。所以,即使证了无生法忍,也不如往 生净土,为什么?极乐世界果报殊胜。

在这个世界,证得无生法忍的菩萨本身对量有所突破,即使 不往生净土,也不会落在六道轮回当中,不会被量所局限。但是, 他的果报就不如阿弥陀佛的果报殊胜,所以他还要求生西方极乐 世界。

我们看《圣教集》536页,这一段文主要讲极乐世界的果报 殊胜。

从"我今乐生弥陀"以下,正明夫人别选所求。

此明弥陀本国四十八愿,愿愿皆发增上胜因,依因起于胜行,依行感于胜果,依果感成胜报,依报感成极乐,依乐显通悲化,依于悲化显开智慧之门;然悲心无尽,智亦无穷,悲智双行,即广开甘露,因兹法润,普摄群生也;诸余经典,劝处弥多,众圣齐心,皆同指赞:有此因缘,致使如来密遣

#### 夫人别选也。

这段话非常好,也非常重要。眉注上标的是"别愿所成、七胜 因缘"。有这七种殊胜的因缘,所以释迦牟尼佛就秘密加持,让韦 提希夫人在一切诸佛净土当中,特别选生西方极乐世界。

为什么这里是讲果报殊胜呢?"愿愿皆发增上胜因",这是愿胜,也就是因胜;"依因起于胜行",这是行胜;"依行感于胜果",这是果胜;"依果感成胜报",这是报胜;"依报感成极乐",这是乐胜,这种殊胜的果报感成庄严的极乐世界,极乐世界因、行、果、报都是超越、殊胜的。

"依乐显通悲化",这句话特别重要。阿弥陀佛度众生,是以乐来显示他的慈悲教化,拔苦与乐。众生在苦当中,听到极乐世界的名字,听到极乐世界殊胜清净庄严的果报,愿意往生,都得往生,所以这个名字就能拔苦与乐。

"依于悲化显开智慧之门",所以净土法门是以慈悲为前提, 由慈悲流露出智慧。能够顺慈悲门,就是有智慧的人。

慈悲从哪里来?从乐;乐从哪里来?从报;报从哪里来?从果; 果从哪里来?从行;行从哪来?从因。因就是发四十八大愿,以此 为根本。

"悲心无尽,智亦无穷",从慈悲心当中流露出智慧。八万四千 法门、一切经典,都是从佛的大慈悲心中所显露出来的,所以净土 法门是慈悲为第一的。

圣道门是智慧为第一。有了无漏圣智,然后发大悲心,再起慈

悲,所谓"无缘大慈"。必须能够证悟诸法平等,才能起这样的大慈大悲心。

净土门是从果报开始,果地法门,都是从阿弥陀佛那里说,因行果报,然后再流露出八万四千法门。"悲智双行,即广开甘露",下面才说了诸余经典等等这一切。

我们引用这段到这里,是作一个侧证。

"量功德成就",就讲到这里。

# (3) 性功德

大家翻到《圣教集》243页, 我们学习"性功德成就"这首 偈子:

正道大慈悲, 出世善根生。

此二句, 名"庄严性功德成就"。

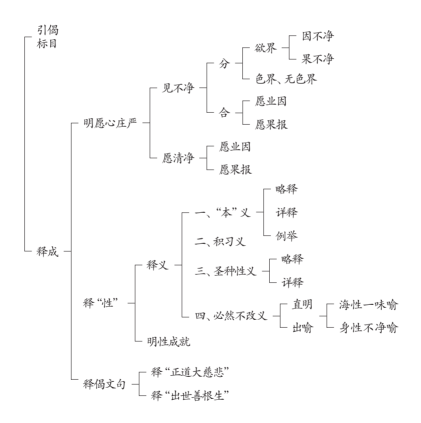
前面已经学了"清净功德成就"和"量功德成就"。极乐世界的总相就是清净,二十九种功德庄严一一都是清净的。我们曾说,到极乐世界第一念的感受就是"清净";如果按照二十九种功德庄严,接下来就是"无量","究竟如虚空,广大无边际"。

其实,"清净"是最高的成就,佛称为"清净人";"无量"也是佛的意思:二十九种的每一事,都是由佛的本地功德而来的。这样的世界清净、无量,这是从总体上说明极乐世界的功德;那么,它的成因——形成这种清净、无量功德的根本原因在哪里呢?就

是"第三,性功德成就"。二十九种庄严有它的展开次第。

# ①分科

我们看分科。



首先是"引偈",引用《往生论》这两句偈文:"正道大慈悲, 出世善根生"。然后是"标目","此二句,名'庄严性功德成就'"。 接下来是"释成",仍然分为"明愿心庄严"和"释偈文句"两大科;不过中间加了一科,"释'性'",特别对"性"字作了解释。

"明愿心庄严",就是"佛本何故起此庄严?"这一段,仍然从正反两方面说明"见不净"和"愿清净"。下面"'性'是'本'义"这一段,对"性"字作了四重解释,这是比较特别的。从244页第2行开始,"'正道大慈悲,出世善根生'者",一直到最后,这是解释偈子的文句。

分科大致是这样的。

#### ②释义

《圣教集》243页,我们边读边解释文句。

佛本何故起此庄严?

这是征问当初佛起此性功德庄严愿心的原因。

见有国土,以爱欲故,则有欲界;以攀厌禅定故,则有色、无色界。此三界,皆是有漏邪道所生;长寝大梦,莫知悕出。

这就是"见三界不净",三界就是欲界、色界、无色界。

我们看分科表。先是"见不净",分为两科,一是"分",二是 "合"。"分"就是把三界分开来说,先说欲界,后说色界和无色界。

先说欲界,"以爱欲故,则有欲界",爱欲为因,因不清净,所以产生的果报境界——欲界也是不清净的。

后说色界、无色界,"以攀厌禅定故,则有色、无色界","攀

厌禅定"是因,因为有攀、有厌,因不净,所以有色、无色界这样 不清净的世界。

"攀厌禅定","攀"是攀缘、攀取,"厌"是厌舍、厌离。比如我们的心散乱,"我愿意心静定",这样就对静定有所攀缘,然后舍掉散乱。在禅定境界当中,初禅还不高妙,还有二禅更加殊胜、微妙,就再向上攀。"攀"就像攀登一样,往上去,然后下面粗劣的境界就扔掉。这样色界、无色界,一层一层往上升进。

对我们来讲,禅定境界很高啊,修行很厉害啊,但是昙鸾大师说,这是"攀厌禅定",有取有舍,有攀有厌。

下面把三界合在一起总说。"此三界,皆是有漏邪道所生",这 是指生处不净,也就是业因不净;"长寝大梦,莫知悕出",这是指 果报不净。因和果都是不清净的。

"有漏邪道","漏"就是烦恼,"盖是生死凡夫流转之暗宅""统而观之,莫非有漏",三界都是这样。有漏就是邪道,邪道就是有漏。"邪"是不正的意思;不是正道,不随顺法性,称为"邪道",也就是颠倒。我们三界所有的众生,只要是凡夫,只要是有漏,都是邪道。我们往往说人家邪,认为自己好像已经是正见、正等正觉了,其实我们都是邪道众生。我们的身心是这样,所感的依报环境也是这样,"皆是有漏邪道所生"。

"长寝大梦",也就是善导大师说的"旷劫以来常没常流转"。 "寝"是睡眠,像做梦一样,根本没有醒过,没有觉悟过。"长"和 "大",虽然用了这两个字,但不是长短的长、大小的大,"长"是 永恒的,无始以来都在无明大梦当中,没有醒过。"梦""寝",说明是颠倒、妄想。

这样"长寝大梦",根本就醒不过来,"莫知悕出",不知道出离,根本没有这个想法。因为在做梦嘛,梦中哪里知道"我要醒"啊?我们长劫以来都在三界六道中轮转,根本没有想过要出离,不知道"出离"这回事。压根儿就不知道,哪能想得起来要出离呢?

"三界是虚伪相,是轮转相,是无穷相""是污染相,是破坏相",三界众生的苦恼,激发了法藏菩萨的大慈悲心,"欲置众生于不虚伪处,于不轮转处,于不无穷处,得毕竟安乐大清净处"。

是故兴大悲心:"愿我成佛,以无上正见道,起清净土,出于三界。"

这就是"愿清净"。"以无上正见道,起清净土",是业因清净; "出于三界",是果报清净。

这句话也是解释"正道大慈悲,出世善根生"。"无上正见道"就是"正道","兴大悲心"就是"大慈悲","起清净土"就是"生",生起清净土:"出于三界"就是"出世善根"。

不过,"无上正见道"和"正道"还是有所区别。"无上正见道",这个"道"就是"正道",平等大道;"正见",就是菩萨以清净智慧,正见明了,见诸法平等实相,以清净智慧了悟诸法平等大道,依此修起清净之土,出于三界。所以,"正见"是清净智慧,是"能见";"道"是"所见"。

"性"义四重

下面解释"性"。

二十九种庄严功德成就,其他名词都好懂,前面的"清净""量"功德成就,后面的"形相""种种事"等功德成就,都说得很具体,很好懂。但是"性"的意义比较深邃,就有必要详细解释。昙鸾大师解释了四重。

第一重, 本性。

"性"是"本"义。言此净土,随顺法性,不乖法本, 事同《华严经》宝王如来性起义。

我们讲"本性","本"就是"性","性"就是"本",就是"本来"。不过,这个"本"比一般语言上所讲的"本"更加贴近本质。一般讲的"本性",比如"这个人本性恶劣,这个人本性善良",这都是表浅的。

佛法讲的"本性","言此净土,随顺法性,不乖法本",是诸法本来体相,这叫"本"。

什么是"性成就"呢?阿弥陀佛所成就的净土,"随顺法性",这是解释"性";"不乖法本",这是解释"本"。"性"和"本"是一样的。"随顺法性"是依据诸法本来的体性,"不乖法本"是不违背诸法本来的体性。讲"性"讲"本"都一样,一个顺说,一个反说。"乖"就是违背、不顺的意思。

"事同《华严经》宝王如来性起义","随顺法性,不乖法本"

这种道理显现为事相,就同《华严经》里"宝王如来性起"是一样的。这几句话其实是很难说的,只可意会,不可言传。读起来是可以,要想把它讲清楚,讲不清楚。

我们可以反过来说,像我们娑婆世界"长寝大梦,莫知悕出", 是有漏邪道所生的世界,"不顺法性",它是颠倒的;"有乖法本", 和法的本来性质,本来寂灭、不生不灭、不垢不净这样的体性是完 全相反的,是自己颠倒妄想当中有漏邪道所生,这就是三界。那反 过来,就是"随顺法性,不乖法本"。

我们这样的世界不是性起的,"性起"就是随着它本性的性地 功德自然而生起的,而我们的世界是妄想所生起,一切都是妄想、 有为、有漏、有分别,颠倒不净。颠倒不净的凡夫所认识的世界, 所生起的世界,这样的环境完全都是虚妄显现;但是众生自己不 认识,不了解。我们娑婆世界就是这样。

法藏比丘所建立的极乐世界是清净世界,它是从本性性地功德自然所生起的,"随顺法性,不乖法本",它是清净的,完全是佛性的显现,所谓"相好庄严即法身",这样就叫作"宝王如来性起义"。《华严经·宝王如来性起品》所讲的世界就是报土的境界,是完全随顺法性,是诸法本来真理的显现,这样的世界当然是清净的。

这是讲它的本性。

第二重,积习性。

又言"积习成性",指法藏菩萨集诸波罗蜜,积习

所成。

我们讲"习性",就是说习惯养成了,经过不断熏习,这种习惯就形成了一种秉性,所以叫"习性"。说一个人"恶性难改",他的恶性是怎么来的呢?就是不断地造恶、不断地造恶,他就很喜欢造恶,就成了一种秉性,不能改了。

比如抽烟的人,他生下来是不抽烟的,长大后天天抽,不断 地熏习,他就有抽烟的习性了。喝酒也一样,不断地喝,就有了酒 瘾。做善事也一样,有的人非常善良,他被善根的种子熏习,就形 成一种秉性了,他根本就不会对人家作恶的思维判断,也不愿意 说恶的语言;他没有那方面的性,所以不会去造恶。善良的秉性也 是熏习而成的。

人越是造恶,越是熟能生巧。有的人就很愿意负面思维,见什么就愿意想不好的一面,越这么想,越是负面,越往下堕落;如果总是正面思维,心就总是阳光的。这就是"性",习性造成的。这非常重要。

"又言'积习成性',指法藏菩萨集诸波罗蜜,积习所成",菩萨"积习成性"成什么性呢?诸波罗蜜,布施、持戒、忍辱、精进、禅定、智慧波罗蜜等。对法藏菩萨来讲,这已经成为他的本性了,起大慈大悲心,见了众生就慈悲怜悯,绝对不可能分别、厌嫌等等;总是要想办法救度他,拯救他出离水火。

第三重,圣种性。

亦言"性"者,是圣种性。

前面两重,"本性""习性",符合我们的语言习惯,在世间也 是有的,不过是用在佛法方面。第三重纯粹是佛法所讲的,世间 没有。

序法藏菩萨于世自在王佛所, 悟无生法忍, 尔时位 名圣种性; 于是性中, 发四十八大愿, 修起此土, 即曰安 乐净土。是彼因所得, 果中说因, 故名为"性"。

"圣种性"是"五性"当中的一种。大家可以看《往生论注》(注释版)35页。

圣种性:十地菩萨,由修中道妙道,破无明惑,证入圣地,故名圣种性。

总的说就是圣人。圣人,佛教通途的教理叫"三贤十圣",三 贤位还不是圣种性。三贤就是十住、十行、十回向,要到十地,即 从初地到十地,就进入圣种性。这里的"十地菩萨"不是第十地, 而是初地到十地。

"序法藏菩萨",《往生论注》(注释版)解释"序"字,是"通'谢',过去之意"。我的理解,这个"序"就是指《无量寿经》的序分,说明法藏菩萨于世自在王佛所发愿修行。读到这里就觉得应该是这个意思。当然,解释为"过去之意"也有道理,感觉隔得有点远。

昙鸾大师的文笔风格就是这样,很简略。

悟无生法忍, 尔时位名圣种性。

那时候法藏菩萨是什么阶位呢?是彻悟无生法忍。"悟无生

法忍",在教法分判中有深浅的不同,有初地,有八地。昙鸾大师的意思,若依怀感大师的《净土决疑论》来说,是以法藏菩萨发四十八愿的时候是八地以上的菩萨。

#### 于是性中,发四十八大愿。

在圣种性的果位中发四十八愿。因为是圣种性,性已经是这样了,已经豁破无明,证悟无生法忍,是八地以上的菩萨,无功用道。"于是性中"发愿,在"性"中所发的愿和一般人所发的愿是完全不一样的。

我们所发的愿,都是先搜集资料,参考别人的再来发愿,全都是分别的;法藏菩萨不是这样,"于是性中","悟无生法忍",是圣种性,然后称性发四十八大愿,都是无起无作、无著无碍,是这样来发愿的。

修起此土,即曰安乐净土。是彼因所得,果中说因, 故名为"性"。

能够成就这样的安乐净土,是因为在圣种性的阶位发愿、修行,感得这样的果报,从果上说因,就是性成就。什么是性成就?就是无生法忍菩萨,在圣种性位发大愿,修行成就了,所以叫"性成就"。"果中说因,故名为'性'"。

这一段中说了好几个"性",比如"悟无生法忍",所悟的无生之法就是"随顺法性,不乖法本",这就是本性之义;"尔时位名圣种性",是圣种性;"于是性中,发四十八大愿,修起此土",这就是"积习成性",以四十八大愿、兆载永劫的修行成就这样的国土;

"果中说因",成为了果,果上就有必然义和不改义,这是下面的 第四重性。

第四重,必然不改性。

又言"性"是必然义、不改义。

江山易改,本性难移。"性"就是不改,改了就不能叫本性。木头有什么性?有火性,这是不可能改的,即使把它压成煤了,还是有火性,还是能点着,不然就不叫木头了;冰就有寒性,也是不可能改的。

下面举两个比喻:

如海性一味, 众流入者, 必为一味, 海味不随彼 改也。

海有什么性?海的性就是咸味,一味大咸,不管长江水、黄河水,雪山的清净水、地沟的不净水,只要流进大海,都变成咸的味道了。即使再大的江河流进来,海的味道也不会随之改变。大海是咸味,众流是淡味,淡味能改变咸味吗?不可能,只有咸味改变淡味,所以海性不改。

这是一个比喻,这个比喻说明什么呢?"众流"代表十方众生,声闻、缘觉、菩萨、人天凡夫一切众生,有圣有凡,有善有恶, 九品根机各有不同;只要到了极乐世界,都是一个味道。什么味道?成佛的味道,常乐我净,到极乐世界就成佛。

"海味不随彼改",极乐世界功德大宝海,不可能我们进去以 后就把它的味道改了。我们到了极乐世界,极乐世界就不清净了, 这是不可能的。就像天上下雨,落到大海里,大海变成淡水了—— 没有这种可能性。

我们小凡夫,一旦到达极乐世界,立即成佛,不成佛都不行,为什么?性功德成就,这是果地功德。

在因中也是这样。"众流"代表善恶九品根机、一切凡圣众生; "海"是指什么?就是指"南无阿弥陀佛"六字名号。我们只要念 佛,六字名号不会被我们改变,只会改变我们。

"我的心不清净,六字名号就不清净了",不可能的事情!我们有杂染、妄念、罪业,这句六字名号不会被我们改变,只能改变我们。所以尽管放心,只管念佛。"同一念佛无别道",都是平等的,只要念佛,凡圣都一样。

"我的心清净,功德大,功夫深,修得好",能把六字名号的功 德改大了吗?"不增不减",通通没有改变。

下面举了一个反面的例子:

又如人身,性不净故,种种妙好色香美味入身,皆为 不净。

人身的本性就是不清净的,我们不管吃下什么好东西,通通 都变为不净的,最后都要排泄出去,这就是人身不净。

这也是一个比喻,以人身来比喻我们凡夫的有漏身心,凡夫的心就是不清净的。"种种妙好色香美味"是指什么呢?就是指圣贤的语言、佛法的种种功德利益。这些"美味",让我们小凡夫一加工,通通变成不清净的。佛说"一切有为法,如梦幻泡影,如

露亦如电,应作如是观",我们怎么观都是有漏颠倒的;佛说"中道实相",我们怎么观都不能见实相。"牛饮水成乳,蛇饮水成毒",我们怎么思维都是有漏、颠倒、有为的。这样的众生,学佛法能学得明白吗?我们只能老老实实"南无阿弥陀佛,南无阿弥陀佛……",因为性不净故。

邪见众生在分别心中起分别念,一听说"阿弥陀佛无条件救度","不行不行,不能讲无条件救度",这就是有漏邪道,明显的"妙好色香美味入身,皆为不净"。"无条件救度"是多么有力量的一句话,彻底彰显了佛的慈悲;但是因为众生是有漏分别的心,身心不净,一听马上就起负面思维,马上就想到造恶。

"人天诸善,人天果报,皆是颠倒,皆是虚伪",这样的话一般 人听不进去,"非常之言不入常人之耳"。听到怎么建设"人间净 土"都觉得好,鼓掌,结果都不出三界。所以,真正的佛法是很猛 利的,不讲人情面子,一定要出于三界之外。

这是解释"性"的四种。

明"性成就"

下面解释"性成就"。

安乐净土诸往生者,无不净色,无不净心,毕竟皆得 清净平等无为法身,以安乐国土清净性成就故。

只要往生到极乐世界,怎么样?身心清净。"究竟如虚空,广 大无边际""虚无之身、无极之体""智慧高明,神通洞达,咸同一 类""毕竟同得寂灭平等",所以说"无不净色,无不净心",身心皆清净。"色",就是色身。菩萨的身是什么样?菩萨的心是什么样? 我们想不来,就不要想了。

"清净平等无为法身"这几个字就是成佛。从低处说,至少是 八地以上的菩萨才有资格称为"寂灭平等法身";究竟说起来,就 是成佛。到了极乐世界就成佛,通通成佛,没有一个不成佛。"无 不净色,无不净心""清净人",这才是清净之人。我们有清净吗? 没有,都是染污的。

为什么到了极乐世界就成佛?

"以安乐国土清净性成就故","性成就"就是这样,就像众水进入大海,咸同一味。到了极乐世界,"性成就"就成佛,极乐世界本性就是这样,没有不成佛的。所以,我们到极乐世界去成佛,那算什么难事?很正常。因为"性成就",法藏菩萨性功德成就,这是他的功德愿力。

极乐世界是性功德成就,还有我们修行的分吗?大家想修行,在娑婆世界赶紧用功,到极乐世界就没有你修行的分了。"性功德成就",哪里谈到要慢慢修行?慢慢修行明显跟天亲菩萨唱反调,跟阿弥陀佛大愿唱反调。"正道大慈悲,出世善根生",我们到了极乐世界,就像天上掉下一滴雨水,掉到大海,是这滴淡水修行成为咸水吗?掉进去就咸了。我们到极乐世界,没有修行的分。"没有修行,不是说上供诸佛、下化众生吗?"那是自自然然地乘佛愿力,分身十方,行普贤行,所谓"果位普贤"。

到了极乐世界,只有忆苦思甜的分,"想当年在娑婆世界的时候,我这个有漏有为的凡夫,修行是逆水行舟,真的很困难啊!"为什么?不顺法性,有漏邪道,当然困难。

## 释偈文句

下面解释文句:

"正道大慈悲,出世善根生"者,平等大道也。

县鸾大师的语言风格就这样,干脆、利索。首先说明"正道", 所有这一切,就是"平等大道",到极乐世界就是平等大道,没有 差别。如果还有人、天、声闻、缘觉、菩萨五乘差别,能叫平等大 道吗?

下面解释"平等大道":

平等道所以名为"正道"者,平等是诸法体相。

"正"这个字非常好,"无上正等正觉","正"。"正道"就称为 "平等道"。平等道为什么叫"正道"?因为"平等是诸法体相"。

佛法里讲的"正"是什么意思?正,反过来就是颠倒、不正。只要有分别、不平等,就是颠倒,因为诸法体相完全平等,没有差别,所谓"诸法平等"。能够了悟"诸法平等",叫正见、正智,这本身叫作正道。

平等大道称为"正道"。娑婆世界哪里有正道?都是有漏邪道 所生。说"公正",那是在世间的范畴;以佛法来说,如果没有悟得 诸法平等,就是没有得到"正"。"正"就是指诸法本来体相,诸法 平等。

## 以诸法平等, 故发心等;

这就是"正", 法正心正。为什么? 了悟诸法平等, 心当然就平等了, 没有区别。

我们的心能平等吗?不可能,天天分别:我的儿子,你的儿子,就是不一样;我的楼房,你的楼房,那能一样吗?我的钱,你的钱,当然不一样……我们天天在分别当中,没有见到诸法平等,发心能够平等吗?必须悟得诸法平等才能发心平等。

这话是什么意思?法藏比丘在圣种性位,悟得无生法忍,见一切法不生不灭、不垢不净、不增不减,究竟平等,于此性中所发的四十八大愿才是平等大愿,发的心才是平等心。

菩萨悟得诸法平等,发心度众生才是平等的,不会分别众生 是善人还是恶人,善恶在诸佛菩萨智慧当中是平等的。"诸法平 等",不会分别众生福德多少、功夫深浅,不会分别这些。菩萨当 初发心,因为彻见诸法平等,发心当然是平等的,亲疏平等,怨亲 平等;无论是破坏佛教的五逆罪人,还是随顺佛教的善净之人,在 佛菩萨眼里都是平等的。

为什么? 佛是清净的;如果不平等,就不清净了,就染污了,就是凡夫之心,完全不是佛的智慧。

# 发心等, 故道等;

"道"有几种解释。"正道大慈悲"的"道"是平等大道,"平等是诸法体相",这是诸法本来的体性,是从理体上讲的;这里的

"道"不是指"平等大道",而是修因感果的意思,"道"就是因果, "通因至果,通果酬因"。"发心等,故道等",这个"道"是修因, 是顺着诸法的体性而修因,所以才用"道"这个字。

法藏比丘"发心等",四十八愿平等救度众生,在兆载永劫的修行当中,对众生都是平等的,一切功德回向一切众生,点点滴滴都是平等地救度众生,所以"发心等,故道等"。

道等,故大慈悲等。

修因感果,修道平等,所以他的大慈悲也是平等的,成就的大 慈悲就没有分别。

大慈悲是佛道正因,故言"正道大慈悲"。

离开了慈悲,便没有佛教。佛法的本质,根本的生起之因,就是大慈悲,所以大慈悲是"佛道正因"。所谓"因地不真,果招迂曲",因要真、要正,真正之因。佛道正因就是大慈悲,离开这个就没有佛教了,所以讲"正道大慈悲"。

下面解释"大慈悲"。

# 大慈悲

慈悲有三缘:一者众生缘,是小悲;

"众生缘"就是见有"实众生",有一个个的人,他在苦恼当中,而起恻隐之心,要去解决他的苦恼。比如他没饭吃,或是心情难过,就去帮助他、开解他。见一切众生犹如自己的父母兄弟,起这个慈悲,要去拔除他的苦恼,给他安乐,这叫众生缘慈悲。就是

心中还有实体的众生,见到他们受苦,不忍心而起悲心,对一切众生都如此,而且是有心、有愿,有拔苦与乐的行为,这才叫慈悲。

这种慈悲是"小悲",是凡夫知见,是凡夫可起的慈悲。

## 二者法缘, 是中悲;

"法缘慈悲"是指二乘和菩萨所起的慈悲,他们已经破了"见思二惑",不会见到实体的众生。

所谓众生,不过是"色、受、想、行、识"五阴和合,并没有一个众生的实体。但是,众生本身不觉悟这一点,自认为有一个"我"的存在,所以颠倒受苦。菩萨知道没有"实众生",看见他如同在梦中,是虚妄的,如梦幻泡影;但是众生不觉悟,在苦恼当中,所以兴起大悲,拔苦与乐,这叫"法缘慈悲"。就是了悟众生是五阴和合,无有众生实体,但是虚妄受苦,所以要拔苦与乐。

# 三者无缘,是大悲。

"无缘大悲"是佛特有的大慈悲,是称性所起的,不需要任何 所缘的对象。《观经》说:"佛心者,大慈悲是,以无缘慈,摄诸众 生。""缘"就是指以什么为缘起。佛的这种大悲,是佛心佛性的自 然流露。彻悟佛性之后,佛心里自然就是这种慈悲,佛待众生就是 如此,不需要任何条件,不需要任何代价,也不需要任何因缘来发 起,是自自然然的。因为一切众生本来具有佛性,这个佛性跟佛所 证悟的佛性是一体性质的,所以叫"无缘大慈,同体大悲"。

"同体"是什么同体?就是以佛性为一体。佛心是彻证了圆满的佛性,众生的佛性没有证悟;但是在佛这边来讲,有证悟也好,

没有证悟也好,佛性是一模一样的。就像电一样,有导体自然就会传输过去。因为佛性是无障碍的,佛的这种慈悲心,对所有众生都是完全平等的,所以自然能够彻入一切众生心中。因为佛性平等,没有差别,所以叫"同体大悲"。

"无缘大慈",也不需要观任何的众生缘、法缘,不需要这些, 因为同体。

大悲即出世善也。

这种大慈悲就是出世之善。人天善法还在世间,在三界之内, 不是出世善。

这里有一个疑问,比如阿罗汉的善,没有达到大悲,是中悲——法缘慈悲,不也出世了吗?出离三界了。但是这里讲的"出世",不是仅仅指出离三界,"胜过三界,抑是近言",这个出世乃是指"胜过三界道",是极乐净土这样的境界。

同时,大慈悲不仅是自己能够成就无上正等正觉,同时也能 利益其他众生,让他出离三界轮回,究竟成佛。所以,这个"出世" 有自利、利他两种功能,能自己出世,也能令众生出世。如果只是 二乘的中悲,就不具备这样的特点。

安乐净土从此大悲生故,故谓此大悲为净土之根,故曰"出世善根生"。

安乐净土是从阿弥陀佛因位法藏比丘的大慈悲心所出生的。 这个"生"就是生起、出生。就好像一棵树一样,从小长到大,从 种子生发成树苗。 "故谓此大悲为净土之根",这个"根"字用得很好,有根才能出苗,像树一样往上长。有阿弥陀佛因位法藏比丘当年的大悲为根,修集诸波罗蜜,自然而然生起极乐净土。从根上长出来的树,上面的枝枝叶叶都与根是一个体性。从大悲所生出的净土,一切都是以大慈悲为体性的。

释"性"分科

下面看讲义的分科。



"释性"分为两科,一是"释义",释性的意义;二是"明性成就"。

"释义"分为四点,大家看讲义会明白。

下面"明性成就",这一段最重要,讲这四层"义",就是归到这一段:

安乐净土诸往生者, 无不净色, 无不净心, 毕竟皆得

清净平等无为法身,以安乐国土清净性成就故。

#### ③要点

大家看讲义的要点。

#### 无上正见道

道:修因感果。

正见:依法性、顺二谛,绝爱欲、攀厌。

平等大道: 道体, 诸法体相, 超越因果, 法尔本来。

"道",修因感果,就是"通因至果,通果酬因"。

"正见",依法性、顺二谛。菩萨发愿是证悟无生法忍,依法性、顺二谛所发的愿,所以称为"无上正见"。这是对治三界"有漏邪道"。"有漏邪道"就是有爱欲、攀厌、取舍、分别,"以爱欲故,则有欲界;以攀厌禅定故,则有色、无色界",为了对治有漏邪道,而起"无上正见道"。

"道"有两种说法。其一,"平等大道",指道体,道的本体,诸 法本来体相。诸法本来体相是超越因果的,无所谓因,无所谓果, 本来就是如此,法尔自然。其二,依道体所起的修行之道,修因感 果,能够契悟诸法平等体相,也称为"道"。有这两种说法。

## 本性

本性,原本之性,本来之性,"诸法从本来,常自寂

灭相"。

世间:江山易改,本性难移。

"性"是"本"义,原本之性,本来之性。不过佛法讲得深入,如同《法华经》所说"诸法从本来,常自寂灭相"。这个"本",不是时间的概念,是本体的概念。有人说"你本来是佛,后来怎么成凡夫了?""本来是佛",是说现在是凡夫的当下,仍然本来是佛,不是时间先后的意思。

比如一个水杯。这个水杯口朝上,大家认识它,可以装水;如果把它倒过来放在桌上,可能小孩就不认识了,不知道这是个水杯,可以喝水。认识它的人就知道,它本来就是个水杯。"本来是水杯,现在怎么不是水杯了?"在你认为不是水杯的情况下,它还是水杯,这才叫本来是水杯。

"本来",是说从来没有改变过,一直都是如此。佛说众生本来是佛,并不是"他怎么后来成了凡夫";现在凡夫这么一个颠颠倒倒的样子,本来就是佛,是讲这个意思。

所以,本性的"本",是指诸法本来体相,只是我们凡夫众生对它的认识颠倒了;虽然是颠倒的,它本来还是寂灭的,所以叫"常自寂灭相"。"诸法从本来",根本上、本质上、本体上恒常如此,即使凡夫对它颠倒认识,但是它不改变。

起

为什么把"起"列在这里呢?这个"起"字非常好。

以无上正见道,起清净土。

《圣教集》243页第4行,用了一个"起"字,"起清净土"。当然, 偈文说的是"生","出世善根生"。"生"和"起"这两个字都很妙。

事同《华严经》宝王如来性起义。

也是个"起"字。

发四十八大愿, 修起此土。

又是个"起"字。

这三个"起",主要是"宝王如来性起义"这一句,以"性起"来显示法藏比丘修成极乐国土的一种整体、自然、本来的状态。它不像我们建房子,搬一块砖、一片瓦,今天做一点工程,明天到哪个进度;它是整体性的,所以叫"修起此土"。

如起风、起云,整体、自然、本来。

比如起风、起云,起风了,空气的流动形成风,本来空气就在这里,然后起了风,它是整体性的,很自然的。起云也是一样。坐在飞机上,从天上看底下有很多云,云本来就是空气,并不是说另外来了一片什么云。因缘不具足的时候,云就显现不出来;因缘具足了,云就起来了,它是整体性的。

佛菩萨度众生,发愿也好,修成净土也好,都是"起",是从法性的本体上,如是、整体性、自然性地生起来。也就是说,本性里就具有这种清净功德,是本体存在的,所以用"起"这个字,我觉得是很能表现的。

除了"起"字,"生"字也很好。"此大悲为净土之根","净土

从此大悲生"。"根",从根上生出的这棵树,它完全是从根上长出来的,本质完全是一样的,这就是无为、无造作。用"起"这个字,才能显示无为、无造作的状态,我们才可以意会。我们建栋房子,修个水坝,完全是有为造作,没有那种"起"的感觉。

#### "性"四义

"性"有四种意义,这四种意义之间的关系,我们看这张 图表。



先是"理","随顺法性,不乖法本",这是"本性"。性有各种不同层面的说明,这是从理体、本体上来说,"性"是本性,"随顺法性,不乖法本"。

"理"必然要显示为"事"。如果仅从理上来说,我们凡夫也是这个性啊,凡夫的佛性跟佛的佛性都是一样的。所以,必然要从"事"上来说明它。

"事"有"因"和"果"。"因"又分为"行"和"愿"。"行"就是 "积习性","法藏菩萨集诸波罗蜜,积习所成",所以"积习性"讲 的是因中的行业。"圣种性"讲的是因中的发愿,"发四十八愿", 发愿的位在哪里?在圣种性。所以,行愿为因,有行有愿,愿行具 足。法藏菩萨五劫思惟发四十八大愿, 兆载永劫修行, 这样形成果, 果报上的性成就, 就是"必然义"和"不改义"。

所以,"性"有四种意义,也就是四种"性":本性、积习性、 圣种性、必然不改性。

"事"上这三种"性"——积习性、圣种性、必然不改性,都是从"理"上起来的。比如"集诸波罗蜜",它是"随顺法性,不乖法本",以这个来集诸波罗蜜的。像我们凡夫,不是圣种性的圣人,是凡夫性,怎样修六度都修不了的,没有集诸波罗蜜,也就没有"随顺法性,不乖法本"。所以"集诸波罗蜜"一定是在理上,顺这个理来集诸波罗蜜。"发四十八愿",也是"随顺法性,不乖法本"而发的。必然不改义,也因为"随顺法性,不乖法本",才有必然性和不改性。"随顺法性"怎么可能改呢?法性本来如此,"不乖法本",所以必然不改。

理事相应, 互融互含。

这四种性互融互含,理事相应。有理必有事,事必依据理。所以,理相应于事,事相应于理,互相之间是通含的,任何一性都含有四性。

比如理,如果没有事,理只是空说,所以必然含有三种事相。 比如事相中的"因",讲"行"时说"集诸波罗蜜",它是从理而发 的;为什么有这样的"行"?因为是"愿"中所起的;这种"行"的结 果是必然不改的。

所以,这四种性是互相包容、互相融通、互相涵盖的。

这四种性当中,"圣种性"是佛教特有名词,其他三种通于世间。世间也说"本性""习性""必然不改性"("性"就是不改),这里是转为佛教所用。如果没有"圣种性",其他三性讲不明白;也因为有"圣种性","本性""习性""必然不改性"才成为佛教特有的内容。"圣种性"悟的是什么?悟的就是法性,"随顺法性,不乖法本"。所以"圣种性"不能少,它能够有效地将这四种性沟通、衔接起来,成为佛法特有的内涵。

当然,理里讲的"性",虽然用了"本"字,说为"本性",但不 论是用"本",还是用"积习""必然不改",都是归到佛法的本质内 容来说明的。

# 安乐性成就

安乐净土到底是什么样的净土呢?我们可以从这四种性成就来说明。

安乐净土是法性显现的净土,是无为涅槃界。

在昙鸾大师的时代,佛教界还没有关于极乐世界到底是报土还是化土的议论。但依昙鸾大师所解释的义理,以及天亲菩萨《往生论》的内容,极乐世界是报土。所以,"安乐性成就"就是说,"随顺法性,不乖法本"这样的净土,当然是法性显现的净土,是无为涅槃界,就是报土。这是从第一种性成就,从性体来讲的,说明极乐世界是无为涅槃界。因为它是性起的,"事同《华严经》宝王如来性起义",当然是报土。

是法藏菩萨集诸波罗蜜所成的净土。

这句也说极乐世界是报土。为什么?因为报土是酬报菩萨因 地清净愿行所成,以果酬因,果报之土。法藏菩萨集诸波罗蜜所成 的净土,当然是报土。

关于"集诸波罗蜜",这里引用了《大经》的几段经文。

于不可思议兆载永劫,积植菩萨无量德行。

"集"和"积"意义相通,指集中、聚集在一起。法藏菩萨经过了"不可思议兆载永劫,积植菩萨无量德行",这就是"集诸波罗密"。

自行六波罗蜜, 教人令行。无央数劫, 积功累德。

这就是"集诸波罗蜜"所成就的净土。

是圣种性菩萨,悟无生法忍,超发大愿,修因感果,成就之净土。

这当然指报土。

如此净土清净不可破坏,必然不改。众生生者,皆得清 净平等无为法身,皆必然、自然成佛,以安乐国土清净性成 就故。

这句是说必然不改性。必然成佛是必然性;"自然成佛",到了极乐世界必然、自然成佛,不需要加功用行,因为安乐国土清净性成就故。

所以,从这四个侧面,我们就知道安乐世界性成就的功能力 用是什么样的。

## 安乐四性次序

先明其本, 随顺法性, 非如三界。

为什么先说"本性"呢?这是对破三界的。三界是有漏邪道所生,是颠倒的,不顺法性,有乖法本。所以,有必要首先说明极乐世界的本性,是"随顺法性,不乖法本",和三界不一样。

虽有法性,若非历劫熏修、集诸波罗蜜,不能显现,故次说积习成性。

"积习成性"是在"随顺法性,不乖法本"的基础上成就的。如果只是理性如此,没有"集诸波罗蜜",哪能成为净土呢?这个性就不能成就了。所以,性成就是在本性的基础上,"集诸波罗蜜"所成就的,所以接下来说"积习成性"。

此积习性,历劫勤修,由因愿推动。因位何人?若是凡夫,不免有漏,今乃由无生忍菩萨,称性发愿、称性起修,修 起此土,毕竟清净,故说圣种性。

"积习成性",积的不是凡夫性,凡夫的习性是有漏的,邪道所生,所以必然要说明是圣种性。

能够"积习成性"是因愿所推动的,因位是什么样的人呢?如果是凡夫,不免有漏,就不可能性成就。所以,必须说明是由无生法忍的菩萨称性发愿、称性起修,修起此土毕竟清净,所以,有必要说明是圣种性。

如果不是圣种性, 是凡夫性, 再怎样积习成性, 仍然在有漏三

界之内,所谓"若因若果,皆是颠倒,皆是虚伪"。但因为是圣种性位的菩萨,称性发愿、称性起修,所以能够性成就。"称"就是与本性完全相应、相称、相配,这样来发愿、修行,它跟"起"字意义一样。这样修行才能性成就,所以必然要说到圣种性。

因净故果净,性净、相净,力用亦净,故说必然不 改性。

这种性成就的根本利益是什么?对众生有什么作用?如果不说,我们没办法了解。所以有必要说到它不可破坏、不可污染、不可改变,说到必然义和不改义。

- "因净故果净",因中愿行清净。
- "性净", 随顺法性。
- "相净",显现净土的相貌、总相是清净的。

"力用亦净",它所产生的作用力、功用也是清净的。这种作用力是什么呢?就是让往生极乐世界的人必然成佛。极乐世界本身就有这种力量,"正觉阿弥陀,法王善住持",由于阿弥陀佛的力量住持,以及极乐世界的性功德成就,使得往生极乐净土的人自然成佛,必然不改,这就是力用清净。在这个过程中,没有丝毫自我的有为、作意,完全是无为、不作意的,所以也必然要说到必然不改性。

能令诸往生者,毕竟皆得清净平等无为法身。

佛教里有很多词,反复读就好,分开解释反而说不清楚,像 "清净平等无为法身",直接读就好了。

#### 平等

下面这张图表说明"平等"。



## 《圣教集》244页第2行:

平等道所以名为"正道"者,平等是诸法体相。

这是讲诸法平等。讲平等、清净、真实、法性,都是指成佛。

诸法平等讲的是什么呢?是本性。这跟前面都是相关联的,"性成就"的四个"性"不是没有来由的。诸法平等,"平等是诸法体相",这不就是本性吗?诸法平等是从哪个角度讲的?不是从差别相,而是从本来体性上说的。

# 以诸法平等, 故发心等;

"发心等"讲的是什么?是"圣种性"。在圣种性的阶位上,发愿平等救度一切众生。因为他已经了悟众生的平等性、一切万法的平等性,以及善恶所有差别的平等性,所以他发愿是平等的。

# 发心等, 故道等;

这是说"积习性",发心修道。发了心就要修道,修因感果。所以,这是指历劫集诸波罗蜜,积习性。

道等,故大慈悲等。

这是"必然不改性"。这种大慈大悲让所有往生极乐世界的 人平等成佛,不分圣凡善恶,这才叫大慈悲平等。这就是必然不 改性。

所以,这四句与四性配合得非常好。

#### 大慈悲

下面这张图表说明"大慈悲"。



对大慈悲有四句解释:大慈悲是净土之根,大慈悲是出世善,大慈悲是佛道正因,大慈悲生起安乐净土("安乐净土从此大悲 生故")。

《往生论注》前面说"正道大慈悲,出世善根生",然后说性成就;而这四句对大慈悲的解释,刚好和"性成就"的四句相配。

第一句,"大慈悲是净土之根",配对本性。因为本性就是法性。 极乐净土从哪里生起?从修因感果的正道来讲,是菩萨发大慈悲 修起此土;但是从根本来讲,是随顺法性所起的大慈悲,所以说是 净土之根。 第二句,"大慈悲是出世善",配对积习性。因为积习修诸波罗 蜜,出离三界。

第三句,"大慈悲是佛道正因",配对圣种性。在圣种性位发四十八大愿,才修习成佛,成就净土。所以称为"佛道正因"。

第四句,"大慈悲生起安乐净土",配对必然不改性。安乐净土的作用,就是让往生极乐世界的人通通必然成佛。

当然,每个人的理解或许不一样,配对也就不一样,没关系,不必强求一致。这样配对只是让大家培养一种思维方法或读书角度。因为经典法义都是整体性的,如果能了解其中的关联关系,细细思维,就会有更贴切、更细微的理解,对祖师法义的领悟也会更加深入透彻。

## 回答两个问题

下面回答两个问题。

1.《圣教集》235页,说归命和礼拜,其中说到归命为重,礼拜 不必归命。倒数第4行,昙鸾大师说:

偈申己心,宜言"归命";论解偈义,泛谈"礼拜":彼此相成,于义弥显。

我们在讲解这一段时,引用善导大师的《往生礼赞》,讲到 "归命礼"和"报恩礼"的区别。

有人提问:为什么龙树菩萨没有专门归命阿弥陀佛,也归命 了其他佛?而且举出三处经证。如《圣教集》193页第6行:"我今 以五体,归命宝施尊"。199页第6行:"我今以五体,归命无上尊"。 199页倒数第1行:"是故我归命,一切最胜尊"。龙树菩萨为什么 没有区分"归命礼"和"报恩礼"呢?

答:我们是引用善导大师的话来说明归命和礼拜是轻重不同的。因为昙鸾大师这样解释,而善导大师《往生礼赞》里的内容刚好与之配对。这样解释是让大家明了,我们在修行当中是有差别的。比如对本尊,就是归命礼;对其他诸佛菩萨,是报恩礼:是要说明这件事。

然而,并非所有菩萨和祖师都这么解释。因为净土宗有一个 发育成长的过程,到善导大师的时候完全成熟,在龙树菩萨的时 候是发育的初期阶段,并不是每个方面都非常清楚。打个比喻,就 像小孩在母胎里生长,第一个月身体还没成形,只是个胚胎;八 个月、九个月,到怀胎十个月出生,手、脚、眼睛、眉毛都非常清 断了。

净土宗传承发展到善导大师一代,就像"十月怀胎,一朝分娩",已经非常清晰完整。在龙树菩萨的时代,净土宗还像怀胎头一个月,因为龙树菩萨《易行品》愿生弥陀净土并不十分清晰。到天亲菩萨就清晰了,"无量寿经优婆提舍愿生偈",直接讲愿生阿弥陀佛净土。而龙树菩萨的《易行品》包含在大乘通途法门中,是要在达到此土不退转的目标下,突出说明阿弥陀佛的本愿殊胜,称名不退转,进而引导到易行道。所以,龙树菩萨是用一种含蓄的方式来表达净土的义趣,就像胚胎,头一个月还是模糊不清的。在

这个模糊不清的时期,怎么能找到归命和礼拜的分限呢?眉毛和 眼睛还没分开呢。

所以,我们不是往上看,而是往下看。到了天亲菩萨就比较清晰,《无量寿经优婆提舍愿生偈》,独立的论著,"普共诸众生,往生安乐国",明确说愿生,龙树菩萨还没有这么清晰地表达。所以,这是净土宗发展的阶段不同,发育程度不同。

天亲菩萨在五念门中,就把归命和礼拜分开了; 昙鸾大师解释得更清楚; 到了善导大师,就更加清晰,说了五个"一向专": 专礼阿弥陀佛,专读净土三经,专观极乐世界,专称弥陀佛名,专赞叹供养阿弥陀佛。这五种专,在龙树菩萨的《易行品》中就无法清晰地看到,因为龙树菩萨还在净土宗发展的初期。

慧净上人在《易行品要义》中列了十二点,说明龙树菩萨的本意是要归尊于阿弥陀佛的本愿,说得非常清晰。这样来看,我们就知道,龙树菩萨一定也有轻重分别。比如前面提到的"归命宝施尊",这是随顺通途法门而说,因为不论何种法门,总要归命十方三宝,所以讲到归命。但是龙树菩萨的本意,到底孰轻孰重?很显然,归命阿弥陀佛为重,因为有三十六首偈子,有大段的文句,还说"是故我常念",这完全是不一样的。所以,从慧净上人列的十二点来看,龙树菩萨虽然用了"归命"一词,但是有轻重不同,也有所选择。

由此可知,净土宗传承发展具有相续性,也知道龙树菩萨是 在净土宗发展初期,因此没有泾渭分明地说清楚。 像善导大师说的"一向专念",如果往前看,并不很清楚,因为有法门发展的次第关系。了解这个过程,我们读书时就不会拘于小节;否则就会产生疑惑,"昙鸾大师的解释在善导大师的著作中找到了印证,为什么在龙树菩萨的著作中不能得到印证呢?"自己无法开解。这就是不会读书。

当然,有问题很好,说明有思维,讲法触动了内心。能够通过善导大师想到龙树菩萨,这很好;但是想到之后,一定要能"通关"。其实我都没想那么多,但是有人提问,我就要看,看过之后立即想到这是初级阶段。

我所讲的,细节方面未必那么精准,但是思路大家可以参考。 这部《往生论注》,有能力自学的,可以参考这个思路;不会自学的,我们就共同学习。

这次讲学《往生论注》,我非常感恩大家,有机会和大家共同学习,非常欢喜。因为要向大家汇报,要把自己的理解表达出来,就必须深入学习、准确表达。

# 2.《圣教集》306页最后一行:

问曰:上言知生无生,当是上品生者。若下下品人,乘十念往生,岂非取实生耶?但取实生,即堕二执:一恐不得往生,二恐更生生惑。

知道极乐净土是无生的世界,并没有"实众生、实生死",而是因缘生、假名生。懂得这些是有智慧的人,"当是上品生者"。

"若下下品人,乘十念往生,岂非取实生耶?"下下品的人没有智慧,造罪造业,就是乘十念往生的,哪里懂得"生即无生"的道理?而是认为有"实众生、实生死",所谓"取实生"。

这段文也要配对前面的内容,《圣教集》237页第4行:

说众生无生如虚空,有二种:一者如凡夫所谓实众生,如凡夫所见实生死。此所见事,毕竟无所有,如龟毛如虚空。二者谓诸法因缘生故,即是不生,无所有如虚空。天亲菩萨所愿生者,是因缘义;因缘义故假名生,非如凡夫谓有实众生、实生死也。

再翻回307页。下品下生的人认为有"实众生、实生死",但是 "实众生、实生死"如龟毛、兔角一样,根本不存在,所以"但取实 生,即堕二执",就可能堕入两种执著的见解。

- "一恐不得往生",因为取"实众生、实生死",可是净土没有 "实众生、实生死",这样就怕不能往生了。因为极乐世界是无生 的境界,"取实生"跟它不相应,这样就怕不得往生。
- "二恐更生生惑",即使能往生,也怕往生之后生起一种"生惑"。什么叫"生惑"?因为执取"实众生、实生死",不能体悟"无生之生",是抱着"实众生、实生死"的心去往生的,因此如果往生了,或许又生起一种有实生的迷惑,这叫"更生生惑"。因为极乐世界是无生的,而他认定有生,"生"就是惑。

因此,就怕堕入这两种执见,遭受这两种损失。

"一恐不得往生",是谁恐不得往生?是提问者,而不是下品

下生的人。因为下品下生的人既然取实生,当然认为自己能往生,怎么可能认为自己不往生呢?我们一般人都是"取实生","我要求生极乐世界,当然我去往生",有实在的我,"我死了,我要去往生"。一般人都是取"实众生、实生死",不会认为自己"恐不得往生"。所以,"恐不得往生"不是指下品下生的人,而是指提问的人。提问的人认为,既然取实生,或许会有这两种状况:第一,恐怕不能往生;第二,即使往生了,也证不到无生法忍,会"更生生惑"。

下面的回答就破斥这两种想法。

答:譬如净摩尼珠,置之浊水,水即清净。若人虽有无量生死之罪浊,闻彼阿弥陀如来至极无生清净宝珠名号,投之浊心,念念之中,罪灭心净,即得往生。

这段话非常好,可以反复读。

"即得往生"破"恐不得往生"。怎么破的呢?"阿弥陀如来至极无生清净宝珠名号"。虽然取实生,认为有"实众生、实生死",但是没关系,只要念南无阿弥陀佛就可以了。因为六字名号是"至极无生清净宝珠名号",本身就是无生的,无生就能破"实众生、实生死"的观念。"破了我怎么不知道?"对,无形当中自自然然就破了,"念念之中,罪灭心净,即得往生"。

罪从哪里产生的?就是认为有"实众生、实生死",才会有罪。 如果是悟得无生法忍的菩萨,知道无"实众生、实生死",怎么会 有罪呢?懂得一切都是因缘法,当然没有罪。

我们达不到菩萨的境界,但如果能遇到"无生清净宝珠名

号",就会"众罪如霜露,慧日能消除""念念之中,罪灭心净"。哪怕我们取实生,名号也会念念之间灭我们这样的观念,不知不觉就灭掉,再大的罪业都灭了。

下品下生的人之所以造罪,是因为他有"实众生、实生死"的 执情,有这样的凡夫情见才会造罪。而名号灭罪,既能灭表相上、 已经成为事实的罪,一句佛号灭八十亿劫生死重罪,同时也能灭 掉众生取"实众生、实生死"的观念。这就是"实相身、为物身"的 名号不可思议的作用。

所以,念佛有智慧,念佛能开悟,念佛就"潜通佛智,暗合道妙"。"佛智""道妙"就是"无生",就是名号本身的作用。

"净摩尼珠"这个比喻非常好。净摩尼宝珠放到浊水里,浊水自然就清净了,这是宝珠之力。"浊水"代表下品下生的凡夫,心不清净,取实生,有罪业,这都是浊染。在"因缘生""无所有如虚空"当中,认为有一个实体众生的存在,这不就是浊染不净吗?

但是没关系,"若人虽有无量生死之罪浊","无量生死"就是取实生,"实众生、实生死"就是罪浊的根本来源。"闻彼阿弥陀如来至极无生清净宝珠名号,投之浊心",什么叫"投之浊心"?听到名号后,信心领受,口称佛名,相续称念,"南无阿弥陀佛,南无阿弥陀佛,南无阿弥陀佛,南无阿弥陀佛,亦改此"信受弥陀救度,专称弥陀佛名",这叫"投之浊心"。

"念念之中,罪灭心净",这是宝珠的力量,不是自己的力量。 有人说"我在修行,我要心清净,我自己想着这句名号灭八十亿劫 罪,灭、灭、灭·····",想也好,不想也好,念念之中自然有清净宝珠名号的作用,"念念之中,罪灭心净,即得往生"。

这样,第一个"恐不得往生"的疑问就回答了。

第二个回答是破斥"恐更生生惑",说明不会生"生惑",为什么?"转生见为无生智"。这一段还是留待我们学习到时再详细讲解。

这个问题就简单回答到这里。

### (4)形相功德

请翻开《圣教集》244页,我们学习第四"庄严形相功德成就"。

## ①要点

国土十七种功德分类次第

前清净、量、性为体,此下至雨为相,余光明至末(一切所求满足)为用。

前面三项, 庄严清净功德成就、庄严量功德成就、庄严性功德 成就, 为体。

极乐世界总共有二十九种功德庄严,其中国土是十七种,大分为三类:体、相、用。体功德包括三种:清净、量、性。相功德,是从第四形相功德到第九雨功德。用功德,是从第十光明功德到第十七一切所求满足功德。

这十七种功德是有次第安排的,也有各自主要表达的方面。但是大体来分,就是体、相、用。

## 体相用的概念与关系

体、相、用:本质、现象、作用。

体、相、用是佛教的常用名词。体,是本质;相,是现象,也就是本质的表现形式;用,是作用、功能,有了本体和现象,就会产生作用。任何事物都可以从体、相、用三个方面来说明。

体相同,相不同,用不同。如铁锤、剪刀。

相相同,体不同,用不同。如铁锤、木锤。

两种事物,如果体相同,相相同,它们的作用也一定相同。如果体相同,相不相同,它们的作用也不同。如果体不相同,相相同,它们的作用也不相同。

打个比喻。一把铁榔头,它的体是铁的;一把剪刀,也是铁做的。它们的体虽然相同,但是相不一样,它们的作用就不一样。剪刀可以剪纸、剪布,拿榔头就没法剪;榔头可以打桩,拿剪刀就没法打。所以,体虽然相同,但是相不一样,它们的作用就不一样。

那么,同样是榔头,相是一样的,但铁榔头是以铁为体质,木榔头是以木为体质,虽然相一样,它们的作用能一样吗?不一样。要打桩,木榔头就不行,纸做的就更不行了。这就是体、相、用之间的区别。

### 清净功德是极乐净土最重要的体性

清净:绝对,总,根本,佛性显现,涅槃界。

国土十七种庄严当中,第一种清净功德是最重要的体性。它 不仅含摄在国土十七种庄严中,更包含在主、伴二十九种功德庄 严中。

这个清净不是我们一般所理解的。比如,今天没有雾霾,天空很清净,不是这样的。这个清净是"观彼世界相,胜过三界道"。 三界之内都是不清净的,不要说地球,即使到天上,欲界天、色界天、无色界天,也都不清净。为什么?因为是颠倒的、染污的。 三界是破坏相、染污相、颠倒相、无穷相、轮回相,这都叫颠倒不净。

极乐净土的清净体性是随顺法性的,完全是佛性功德的流露, 所以这种清净是绝对性的。它不是相对染污而说的,比如"这个 不干净,这个干净"。它是绝诸一切染污,随顺法性,不颠倒,不虚 伪。这种清净功德就是涅槃界。

所以,这第一首偈子就能显示出极乐净土是报土,清净功德 是极乐净土的根本属性。

#### 量功德和性功德是次一级的体功德

到净土第一感清净,接着量(时空),接着性,接着 形相。

量功德和性功德虽然也属于体,但它们是相对于后面的相和 用来说的,所以和清净功德相比,它们是次一级的。

体可以从不同层面来说明。清净功德是最根本的,其次就是量功德。我们到了极乐净土,第一感是清净,第二感就是量。为什么会有量感?我们来到一个世界,一定是在这个世界的量当中。比如,在娑婆世界,我们总不能离开时空,不能离开时间量和空间量。只要到娑婆世界来投胎,就要在这个时空当中,这就是一个大的量。空间量,比如远近、高低:时间量,比如寿命长短等等。

极乐世界的量是清净的,无量为量。量,一般包括数量、质量等。但只要有量,就是不清净的,就有多有少、有好有坏。"这个东西质量好、质量坏",有好坏就有分别,有分别就不净,就轮回、颠倒。

极乐世界无量为量,它的量是清净的,不会让我们产生好坏、 高下、多少的分别心。因为在极乐世界,少可以多、多可以少,小 可以大、大可以小,而且一切是清净无染的。这就是量功德。

性功德,是说极乐世界这种清净和量产生的根源,即阿弥陀佛愿心庄严。法藏比丘在圣种性的位次,发愿集诸波罗蜜,并且随顺法性永不改变,这就是性功德。性功德是极乐世界所有功德产

生的根源,也就是"正道大慈悲,出世善根生"。正道,极乐世界随顺诸法真如体性,这叫正。

娑婆世界叫邪道,是有漏邪道所生。所谓"正道大慈悲",是 说极乐世界这种正道世界,是法藏菩萨的大慈悲愿力(即"出世善 根")所生的,也就是"心净则国土净"。

形相功德总指极乐世界整个相是清净光明的

形相功德,说到形相,我们一般会想到长短、高低、宽窄等。 但是这里不是讲这些形相,这里的形相是讲总相,即光明。

极乐世界是什么形相呢?"净光明满足,如镜日月轮"。我们描述一个人的形象,可以从高矮胖瘦来表达,这是一种说法。也可以从整体上表达,比如说他神采奕奕,形象光辉、伟大。这是一种笼统的说法,并没有具体说鼻子、眼睛长什么样,只说整体形象很光耀。

这里讲极乐世界的形相,并没讲具体事,而是讲"净光明满足"。我们到极乐世界去,首先感到整个相是清净光明的。这种清净光明是圆满、纯足的,叫"净光明满足"。

满足不仅仅指圆满、没有缺陷,而且可以满我们的一切志愿, 所谓"一切能满足""能令速满足,功德大宝海"。

"满足"二字,在二十四行偈里出现了三次:"净光明满足""一切能满足""能令速满足,功德大宝海"。前两个满足,都是因为最后一个,法藏菩萨发愿满足,才满足了我们的功德。

"如镜日月轮",这是从相上说明。极乐世界的清净光明是圆满、具足的,像什么呢?"如镜日月轮"。如镜,像一面圆镜;如日,太阳也是圆的;如月,月亮也是圆的。

镜、日、月有什么功能呢?镜子,很光明,可以照人。一面镜子的任何部分都是光明的,光明彻照,没有一处不能照,这叫满足。太阳,本身就是光明的,没有任何黑暗,它是光的源头,不断向空间散发光明,也是满的。

所以,用镜、日、月来形容极乐世界光明满足的相状。因为在 娑婆世界,只有这三种事物能勉强形容。但并不是说极乐世界的 光明就是太阳光,太阳光是不足以形容的,太阳光在极乐世界称 为不净。

前面最重要的四种功德都含在弥陀名号中

─ 无量寿 体─ 无量光 用无:性 量:量 寿:体 光:相

从阿弥陀佛的名号来说,他叫无量光佛,又叫无量寿佛。无量 寿就是体,配对清净功德;无量光是相,配对形相功德。

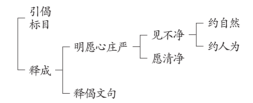
无量光、无量寿的"量",就是"量功德",无量为量。"无"是 "性功德","性"就是空性、缘起性、法性、佛性,是真空妙有。

所以,阿弥陀佛无量光寿的名号,就已经涵盖了前面最重要

的四种功德。

### **②分科**

大分三科。



引傷

引偈,引用偈文。

净光明满足, 如镜日月轮。

这两句是从二十四行偈里引用过来的。

#### 标目

此二句, 名'庄严形相功德成就'"。

把题目标示出来。"净光明满足,如镜日月轮"这两句说明什么呢?要给它列一个标题、题目,即"庄严形相功德成就",这叫标目。

# 释成

释成,就是下面"佛本所以起此庄严功德"这一整段。通过解

释而成立极乐世界是"庄严形相功德成就"。如果不解释,只把题目拿出来,怎么能说明是"庄严形相功德成就"呢?于是,通过解释来成立这个标目是没有错的。

释成又分为两类,首先"明愿心庄严",其次"释偈文句"。

明愿心庄严,就是说极乐世界国土、佛、菩萨这三种功德,都 是靠法藏菩萨的大愿力来庄严成就的。前面说"庄严形相功德成 就",这里也是配对"庄严"和"成就",庄严成就靠什么?靠愿心 庄严。

具体怎么说的呢?下面说"佛本所以起此庄严功德者",很显然,这是说明阿弥陀佛愿心庄严;下面第二段"以是故起满净光明愿",这也是说愿心庄严。

愿心庄严是因为法藏菩萨观察到娑婆世界不清净、不庄严, 所以发愿要成立清净庄严的净土。因此,愿心庄严又分为两类:一 是见不净,二是愿清净。

法藏菩萨观察到有的国土不清净,而他要救度众生到清净、不染污、不轮回的地方,所以他发愿要成立清净的国土,发愿以功德集诸波罗蜜,庄严他的国土,成为清净国土。

# 3释文

愿心庄严

佛本所以起此庄严功德者:

佛当初发愿,之所以要兴起庄严形相功德成就。"此"是指

形相功德。佛发愿有总愿,有别愿。我们讲发愿,就是四十八愿。 这二十九种功德,并不是一条一条与四十八愿对应的(当然,里 面的内容还是相关的),而是天亲菩萨综合净土三部经,总结为 二十九种庄严功德。昙鸾大师是根据天亲菩萨所说的愿心庄严来 逆推。法藏菩萨发愿,其实是无量大愿,所谓"缘致满足无量大 愿"。释迦牟尼佛在《无量寿经》中,只举出四十八条,其实是无量 无边的。昙鸾大师说"佛本所以起此庄严功德者",就不一定要与 四十八愿一一对应、吻合。总之,这是法藏比丘当初发愿的功德。

#### 见不净

见日行四域, 光不周三方; 庭燎在宅, 明不满十仞。

此界自然、外、广之日光不周,人为、内、窄之灯明皆 不净、缺陷、不满。

怎样不净呢?不净分为两类:第一类是自然光,我们娑婆世界的自然光明,不满不净;第二类是人为光。

"见日行四域",太阳,这是自然光;"四域"就是四大部洲。 这是佛教对于山川地貌、日月运行基本的表述方法。

太阳绕须弥山旋转,照耀四大部洲。"日行",就是运行在四大部洲。

"光不周三方",当太阳正照到某一洲的时候,其他三洲的光就不圆满。"不周",就是不周圆。以我们现在的天文知识,地球是圆形的,太阳光照过来,日头正照的地方是亮的,斜照的地方是半

明半暗,背面全部是黑的,光被挡住了。

像中国和美国,一个在东半球,一个在西半球。中国太阳正午的时候,美国正黑着,晚上睡觉呢。两旁的地域有的是太阳正起,有的是太阳正落,周而复始。"日行四域,光不周三方",在其他三方的光照就不全面。不满,光明就不圆满了,被挡住了。

这是外面的自然光。

"庭燎在宅","庭燎"就是房间里的灯,在房间里点一盏灯。 太阳光不一定能照到房间里面。

"明不满十仞",一仞是八尺,十仞就是八丈。过去就是在房间 里点松节油、蜡烛、木材,光很弱,只能照周围几尺远,几丈以外 就照不见了。这就不满,有缺陷。

这里光和明分开了,自然界的称为光,人点的灯称为明。光和明有时候也不分,光就是明,明就是光。如果分起来,光为体,明为用,叫光明。比如,阴天太阳光被云彩挡住了,光就见不着,但是天空还是明的。

这就是见不净。

大家读书,也要会读。比如昙鸾大师解释形相功德,说"净光明满足,如镜日月轮",当然就要配对娑婆世界的情况来说明。但娑婆世界的事物太多了,他就举了两类事物,这两类事物就代表了一切,一个是自然光,一个是人为光。这样看,他的表达非常简洁、明朗,不啰嗦,文句又优美。如果一个个地举,得举多少啊!蜡烛也不行、松节油也不行、手电筒也不行、发电的光也不行、木

材的光也不行……啰嗦很多也说不完。日的光就代表日光、月光、星光,一切天相自然光,通通包含在内,是最大的。他不举五个,不举一个,为什么只举这两个呢?我们读书的时候要思维一下。

说到光,又说到明。为什么说"光不周三方,明不满十仞"?不能倒过来吗?"见日行四域,明不周三方;庭燎在宅,光不满十仞",这样似乎也行,其实不行。如果要分,太阳称为光,灯就称为明。

#### 愿清净

以是故起满净光明愿,如日月光轮,满足自体。

"以是故",因为这样的缘故。因为娑婆世界的光不满、不净,这里的众生也不方便,不能满足一切道愿,所以佛就起"满净光明愿"。"净光明",清净光明。

"如日月光轮,满足自体",什么叫满足自体?就是自身是圆满的光。比如,灯泡一亮,里面全部是亮的,它本身完全是光明,是圆满的,满足自体,不可能在里面找到阴影。比如,蜡烛下面是黑的,是因为烛光被它的自体挡住了,就有阴影,但是灯体的本身是圆满光明的。这叫满足自体。

# 释偈文句

彼安乐净土虽复广大无边,清净光明无不充塞。故曰"净光明满足,如镜日月轮"。

"广大无边"是就前面的量功德来讲的,虽然是广大无边际,但是"清净光明无不充塞",就是充满着,没有一点点缝,"故曰'净光明满足,如镜日月轮'"。

"以是故起满净光明愿,如日月光轮,满足自体",这是愿清净, 是从分科来讲。"见不净,愿清净",这是指愿心庄严的。"愿心庄严" 是总的解释,解释根本的起因,也可以讲是这首偈子中的玄义。

从"彼安乐净土虽复广大无边"这句以下,是释偈文句,是来解释这首偈子的文句,属于文义。虽然不是玄义分,但是有更深层次的解释与文句上的解释,是互相配对的。

文句的解释,"彼安乐净土虽复广大无边,清净光明无不充塞",就是"净光明满足","故曰'净光明满足,如镜日月轮'"。

# 内智不净不满,外光不净不满

外及内心皆有黑暗区域,黑暗角落。

佛经里说,外在世界是内心世界的反映,外在世界有黑暗,是 因为内心有黑暗。如果内心没有黑暗,外在绝对没有黑暗。如果是 观世音菩萨,心里没有黑暗的角落,到哪里都不会有黑暗的角落。

外面依报是内在正报之反射。内智不净不满,外光不净 不满。

因为内心有黑暗的区域,所以外面光就照得不圆满,才会有 黑暗的角落。光明是智慧之相,内在的智慧不清净、不圆满,显现 在外面的光明也是不清净、不圆满的。 极乐世界是法藏比丘圆满清净智慧所显现的,是佛性圆满清净智慧的流露,"光明者智慧之相",自然是"满净光明愿"。

### "净光明满足"是极乐世界总相

净光明满足为第一相,也是总相。万物皆是光明。光的世界,无量光明土。光树、光水、光花、光土、光幢、光台、光楼……

"净光明满足"是极乐世界的总相,我们讲体、相、用,这个相 是总相。

到极乐世界,从相上的第一感观就是光明。什么都是光明的,山也光,水也光,地也光,空也光,花也光,树也光,极乐世界是无量光明土,是光的世界。房子也是光的,亭台楼阁都是光明的,并且是清净圆满的光明,没有一点影子,这就是"净光明满足"。

娑婆世界的众生听说这样,就给吓住了,一点阴影都没有,怎么过日子啊?我们往往躲在黑暗的角落里,躲在灯暗一点的小房子里,就觉得有安全感。如果到处都是亮的、透的,到处都是光,反而感觉自己好像没地方藏身了。这就是心态不够光明,光明正大就不会这样了。

# 此土光明不净不满

此土光明不满:有黑暗,不净——光辐射、核辐射、紫 外线、光污染,大街广告灯,伤肤,刺眼,杀伤组织,愚暗 无记。

我们这个世界的光有黑暗,有阴影,是不满;同时也是不清净的。因为有光辐射,有紫外线,皮肤被光照久了,就晒黑了;再照,就被晒伤了;再照,就起疤了。但是,不照也不行,人如果不被阳光所照,就没阳气,脸色惨白。照多了又不行,伤皮肤还刺眼。还有光污染,而且杀伤组织,更不用说核辐射这种光了,一下子就破坏得什么都没有了。所有这些,都是不清净的。

我们这个世界的光愚暗无记。愚暗就是愚痴、黑暗,无记就是 不能带来功德利益。

## 净土光明清净满足

极乐世界的光,完全不一样,它是智慧,是光明,不做 无记之事。极乐世界的光照到你,就让你道业增长,功德增 长,智慧开明。

光一照就开悟了,这就是清净光明,是阿弥陀佛"净光明满 足愿"。

## 净土特征

极乐净土的特征,从体上讲,主要是清净,这是总的体性;从

相上讲,主要是光明,这是总的相状;从作用来讲,这种清净能荡除我们的垢染,这种光明能破除我们的黑暗,让我们清净光明,摄受我们往生净土,快速成佛。这就是清净光明的作用。

讲到净土的特征,广泛展开有无量无边,分类则有三严 二十九种,再浓缩就是清净、光明。

#### 《观经》言:

是诸佛土,虽复清净,皆有光明,我今乐生极乐世界阿弥陀佛所。

在《观经》里,韦提希夫人想往生无忧佛国,释迦牟尼佛光台 现国,显出无量无边的净土让韦提希夫人看。韦提希夫人目不暇 接,最后说:"是诸佛土,虽复清净,皆有光明,我今乐生极乐世 界阿弥陀佛所。"她对净土没有作更多的描述,只有四个字:清净 光明。"清净、光明"就说明这一切了。

"我今乐生极乐世界阿弥陀佛所",说明阿弥陀佛极乐世界的清净超越其他净土,阿弥陀佛的光明也胜过其他光明,这是总相。

# 净光之力用

大家可以翻到《往生论注》卷下,配对着卷上来读。

卷上和卷下的解释, 昙鸾大师是以不同的角度阐述的。卷上的解释, 主要是从法藏菩萨比较娑婆世界的缺陷不足而发这个愿, 是讲愿心庄严; 卷下是指庄严功德成就之后, 对我们有如何不可 思议的功德利益,是讲自利利他。

《圣教集》293页倒数第二行:

庄严"形相"功德成就者, 偈言"净光明满足, 如镜日 月轮"故。

这是出自天亲菩萨的《往生论》。天亲菩萨基本上没有解释, 只是列了出来,好像重复读了一遍。如果昙鸾大师不解释,我们两 眼一抹黑,根本读不懂。

我们看昙鸾大师下面的解释:

此云何不思议?

这有什么不可思议的呢?

夫忍辱得端正,我心影响也。

一个人如果修忍辱行,面貌就很端正,这是因为心行会感得相应的外表形相。"影响",如影随形,如响随声。如果一个人很瞋恨,就会面目丑陋、狰狞,因为瞋恨感得狰狞的果报。忍辱,慈和、慈忍,会感得形相端正的果报,面相就慈眉善目,这是心行所感的果报。

一得生彼,无瞋忍之殊。人天色像,平等妙绝,盖净光 之力也。

但是到了极乐世界, 跟修没修忍辱没关系, 也不需要, 光一 照, 就漂亮。

"一得生彼",一得往生极乐净土。

"无瞋忍之殊","忍"就是安忍、慈忍,"瞋"就是瞋恚。一个

人发脾气,脸上能好看吗?往生之后,"无瞋忍之殊",没有瞋恚和安忍的差别。"人天色相,平等妙绝,盖净光之力也",这里所有众生的面貌、体态、形相都长得一样清净庄严、美妙,"如佛金色身,妙相悉圆满",长得都很漂亮,平等妙绝,人天色相一样地微妙、绝待。

这不是由于修忍辱的功夫,也不会因为当初瞋恚就得不到这样的果报。一旦往生,都是这样的,这就是平等。

昙鸾大师的解释完全不一样,"盖净光之力也",这个"净光" 就是清净光明。

为什么会这样呢?这是极乐世界清净光明的作用力。

彼光非心行, 而为心行之事, 焉可思议!

在娑婆世界,光不是心行。所谓心行,比如我们瞋恚就丑陋,忍辱就端正,外表的相貌受心行的作用。但是在极乐世界,清净光就能改变我们的相貌,这怎么可以思议?

想美容的人,要去极乐世界,极乐世界是最好的美容院。我们 去之前是恶劣、丑陋的三界凡夫,到了极乐世界,清净光一照,就 都是佛了。

卷下主要是说本愿力成就的作用,大家可以配合来看。

# (5)种种事功德

备诸珍宝性, 具足妙庄严。

## 此二句, 名"庄严种种事功德成就"。

#### ①分科

引偈,即"备诸珍宝性,具足妙庄严"。

标目,即"此二句,名'庄严种种事功德成就'"。

释成,先见不净,即"佛本何故起此庄严,见有国土,以泥土为宫饰"这一段;次愿清净,即"以此故兴大悲心"这一段。

释偈文句,即从"此庄严事,纵使毗首羯磨"到最后。

#### ②要点

从光明总相出种种差别事相

从光明总相出种种差别事相。非笼统不分。

体功德讲完了,要讲相功德。相功德,先讲总相,总相就是净 光明。说到净光明,似乎比较模糊,让人感到极乐世界好像都是光 的。其实不然,极乐世界的相并非笼统不分。这一段"种种事功德 成就",正是从光明的总相中,再出别别事相,把极乐世界每一件 事物之间的差别相显示出来。

"种种事"即一切事、一切物。极乐世界的一切事物都"备诸珍宝性,具足妙庄严"。桌子是光的,椅子是光的,地是光的,墙

也是光的。但事物之间并不是没有差别,墙是墙,地是地,桌子是桌子。

### 珍宝性

极乐世界桌子的体性是珍宝性。它不是木头做的,是珍宝做的。是什么珍宝呢?不是金银、珍珠、玛瑙,是性功德成就的宝,佛性功德宝。

所谓"正道大慈悲,出世善根生",极乐世界的一切都是性功德成就。所谓性,即法性、佛性,也就是万法本来之体性。只有这样的功德宝,才叫"备诸珍宝性"。这样的珍宝,一可以为无量,无量可以为一。在娑婆世界,没有任何事物和语言能够说明,只好用金银、珍珠、玛瑙勉强说明,但其实不是这样的。

有人说"极乐世界都是金银、珍珠、玛瑙,也没什么意思,也 得长一些树木、植物。都是金银、珍珠、玛瑙,也不能当饭吃"。不 能用娑婆世界的概念来思维极乐世界。

之所以用珍宝来形容极乐世界的一切事物,是因为珍宝有几个特点:第一,清净;第二,稀有;第三,价值高。但是在娑婆世界,珍宝除了有这些好的特性之外,也有不好的特性,比如冰冷、不能当饭吃。而极乐世界的一切事物,都是"人天六情,和于水乳"。比如,一件好看的事物,你想吃,它马上就变成吃的;你说"它虽然好看又好吃,但是不动听",它马上就变成音乐。一切随你的意愿,这多好!

在娑婆世界,看一个苹果好看,但是肠胃不好的人吃下去会受凉,所谓"悦目不便身"。在极乐世界,凉水果能变成热水果,吃下去在身体里发热。极乐世界的苹果,你想听佛号,它马上变成念佛机;你想点根香,它马上变成香;你想喝茶,它又变成很好的茶。这就是珍宝性,一切都是自然的。

娑婆世界的宝,就没有这样的性。极乐世界的一切事物,都是从佛性、法性当中自然流露出来的,是万法本来体性的显现,当然一切自在。这叫"备诸珍宝性","备"是具备,"诸"是一切。

### 妙庄严

"具足妙庄严",这不是一般的庄严。因为有珍宝性,才能妙庄严。在我们这个世界,即使用黄金做一个门把手,或者做一副碗筷,都不能"具诸珍宝性",也就不能"具足妙庄严"。

# **③释文**

## 愿心庄严

佛本何故起此庄严? 见有国土, 以泥土为宫饰, 以 木石为华观。或雕金镂玉, 意愿不充; 或营备百千, 具受 辛苦。

这一段总的来讲是见不净。这个不净又分为两类,一是外物不净,二是内心不净。外物不净引起内心不净,内心不净也引起外物不净。

外物不净: 泥土木石, 材料粗劣。

外物有什么不净呢?

"泥土为宫饰",皇宫里的装饰用泥土来做。我们有时候到一些地方,看到一些文物、古物,其实就是用泥巴捏了一个什么东西,"你看这做得多好啊!"娑婆世界的小众生没见过世面。

"以木石为华观",什么叫"木石为华观"呢?比如我们到安徽,看到的徽派建筑:木雕、砖雕、石雕,做成了华丽的庄园、楼阁,称之为"华观"。就以这些作为庄严,太可怜了。

内心不净: 乏少, 不满愿, 造作, 受苦(今生、来世)。

"或雕金镂玉,意愿不充",这是指心不净。好不容易干了大半辈子,挣了四两黄金,拿来雕金镂玉,打一个手镯,做一个金项链,但是"意愿不充"。挣了大半辈子,想多挣一点,给大儿子了,老二还要,就满足不了,这就是"意愿不充"。

"或营备百千,具受辛苦",大半辈子辛苦得不得了,才挣了这么一点。在娑婆世界就是这样,内心也不清净,外面的物质体性也卑劣,数量也少,功能也染污,自己的心还不满足。

所以, 娑婆世界都是穷啊!

下面讲愿清净。

以此故兴大悲心:"愿我成佛,必使珍宝具足,严丽 自然;相忘于有余,自得于佛道。" 珍宝 — 泥土木石
严丽 — 宫饰, 华观
自然 — 营造百千, 雕镂。装潢大师
具足, 有余 — 意愿不充
相忘, 自得佛道 — 备受辛苦

这里的珍宝不是一般的珍宝,庄严壮丽,是自然的,不是靠人工造作的;是珍宝的,不是泥土木石的;是具足的,不是"意愿不充"的。自然的都不用雕金镂玉、靠人工来做,"营备百千"都用不着。这样都能比较出来。

"相忘于有余,自得于佛道","相忘于有余",并不是很局促,很缺少。我们在娑婆世界能相忘吗?不能相忘。我们天天都想着钱,想着好房子,想着好车;小孩就想着吃。

"自得于佛道",前面讲的是"备受辛苦",不过是挣点小钱就备受辛苦;这里成佛这么大的事,自自然然就得到了。这怎么能比呀?——"自得于佛道"。

## 相忘于有余

相忘于有余,自得于佛道。

《庄子》:泉涸,鱼相与处于陆,相呴(xǔ,张口呼气) 以湿,相濡以沫,不如相忘于江湖。

"相忘于有余",出自于庄子的一个典故。

典故是这样的:"泉涸","涸"就是泉水干枯了。"鱼相与处

于陆",两条鱼,或者多条鱼,它们在一个水洼里,现在天大旱,结果水洼里的水越来越少,慢慢地就要干了。

"相呴于湿,相濡以沫",因为要靠水活,它们就吐一点口水给 对方,或者哈一口气,用湿气来彼此滋润。它们互相帮助,互相扶 持,很可贵。你吐一口水,我吐点沫子,互相湿一湿,往下坚持三 秒钟、五秒钟。

庄子看到以后就说:"它们之间与其这样互相扶持,还不如相忘于江湖。"把它们往江湖里一放,也不用再互相吐沫子了。因为江湖里的水太多了,用不着了,之后你往东走,我往西走,互相之间你也忘了我,我也忘了你。这是个更好的境界,因为有大自在。

到了极乐世界,珍宝多得不得了,对你好的人也多着呢,诸大 菩萨都对你好着呢。

所以,我们在娑婆世界,还要你爱我、我爱你。到了极乐世界 多好啊,整个空气都是爱。没有谁爱谁这些,不用找张三李四了, 那都是穷人,爱也很穷。

娑婆世界物质穷,心灵穷,爱也穷,慈悲也穷,什么都非常贫乏。到了极乐世界,一切物质都极大丰富,用任何词都不足以 形容。

"相忘于有余,自得于佛道","自得"是自然,在"相忘于有 余"的情况下,自然成就佛道。

在极乐世界,什么都是"相忘于有余",功德、智慧、慈悲、庄 严、清净、平等,这一切多得是!空气里都是,一呼吸,鼻孔里全 都是清净、慈悲、功德、庄严。六根对六尘,什么都是圆满的、充 足的。

#### 释偈文句

此庄严事,纵使毗首羯磨,工称妙绝,积思竭想,岂 能取图。

极乐世界种种事物的"珍宝性"和"妙庄严"达到什么程度 呢?连毗首羯磨都想不出来,也取法不了。

"毗首羯磨"是天上司管建筑的大臣,相当于我们世间的建筑设计大师。

"工称妙绝",他的工艺、技巧、建筑、装潢,都绝妙异常。

"积思竭想",即使毗首羯磨天天用脑瓜盘算,怎么把天宫建得漂亮一点,不管怎么想,极乐世界"备诸珍宝性,具足妙庄严"的庄严事,他都想不到。

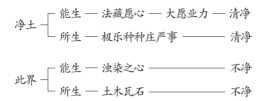
"岂能取图","取"是取法、效仿,"图"是图划、模仿。连"工称妙绝"的毗首羯磨,脑瓜都想晕了、头发都想白了,极乐世界"备诸珍宝性,具足妙庄严"的种种庄严,他都没法想。想学习学不来,想取法也取法不来,太妙绝了,因为是性成就。

# 能生所生

"性"者,"本"义也。

所谓"性",就是诸法本来体性,即佛性、法性。

### 能生既净, 所生焉得不净!



"能生既净","能生"是指法藏菩萨的大愿心。法藏菩萨的愿心随顺法性,不乖法本,彻证佛性和诸法究竟源底。所以,他的心是完全清净的。

"所生焉得不净",由法藏菩萨的清净愿心、清净业力所感,而 生起的极乐净土当中的种种事,怎么会不清净呢?

比如用面粉做馒头,能做的是面粉,所做的馒头能不是面粉的吗?还能做成石头啊?用面粉做馒头,馒头就是面粉的。

极乐世界的种种事,能生的是清净的心,所生的一定也是清 净的。

反过来看我们这个世界,能生不净,所生岂能清净?所以,我们看到不净,都是正常的。

# 心净土净

故经言"随其心净,则佛土净"。

"随其心净"的"其",是法藏菩萨。因为法藏菩萨的心净,则极乐佛土清净。这个帽子不要戴错了,戴在你头上不管用;戴在你

头上,是随你心不净,则你家房间都不净,更不要讲国土不净了。

是法藏菩萨心清净,则佛土清净,没有不清净的,一切都清净。所谓"净光明满足,如镜日月轮""备诸珍宝性,具足妙庄严"。极乐世界完全是清净、光明的世界,其中的万事万物都是珍宝所构成的。

这个"珍宝"不是一般的珍宝,是佛性功德宝、涅槃之宝,常乐我净。这种珍宝性所具足的庄严,不是一般的庄严,是"妙庄严"。这种庄严,连天上的毗首羯磨都想不出来,想学习都没办法学习,智慧不够。

是故言"备诸珍宝性, 具足妙庄严"。 这讲的是法藏菩萨的事, 非是凡夫之事。

# (6)妙色功德

无垢光炎炽,明净曜世间。 此二句,名"庄严妙色功德成就"。

## ①来意

"妙色","妙"前面讲过了,如"妙庄严"。《往生论注》当中, "妙""庄严""宝"都讲得很多。

色: 非色质、颜色, 乃光色。光, 光波, 不同波长频率。 净土妙色, 清净平等, 妙绝, 非量所限, 不限一定波长。 "色",一般我们会想到"色即是空,空即是色"的色,这个色是色质;另外,会想到颜色。但是这里所讲的,跟色质和颜色都不相关,这里的"色"是光色,"无垢光炎炽,明净曜世间"。

"无垢"是用"金"来表示的。后面的解释几乎没有讲到颜色,都是讲金色光明。

怎么从"备诸珍宝性"就跳到了"无垢光炎炽"呢?因为极 乐世界的一切事物,从体性来讲,是珍宝所构成的,就是佛性功 德宝。

#### 娑婆世界万物的光

此界万物以能量、光的形式而存在。每种事物皆有光, 波长不等,可见不可见,花草土石、虫鸟人。

在我们这个世间,所有的事物,比如木头、铁器、石头、花草、虫、鱼、鸟,这一切万事万物都有光明,都是光的存在,都是能量场;同时,这些光显示出不等的光波。光波的长短不同,频率不同,本身存在的级别也不同,因此显现出优劣的不同、高下的分别。而且,有可见光,有不可见光。

比如,有的人光彩照人,有的人脸色暗淡。弘愿寺编辑的手掌书《念佛放光》里有一则故事,有一位黄先生,他能看见别人身上的光,如果是福报很大的人,身上就有紫气三丈,很高的紫光;如果福报减弱了,光就萎缩了。善人身上是清白的光;恶人身上是灰暗的光,如果一个人前途不妙,灰光就显现出来了。

我们世间的一张纸、一块木头,都是假象;你以为它是纸、是木头,其实只是光的能量场聚集在这里。物理学上讲的核裂变,就是把物质裂变成光了。

"无垢光炎炽,明净曜世间",在极乐世界,一切万物也是光的存在,但这种光不是一般的光,是无垢光,是清净的,而且非常广大。

"炎炽",代表光明的亮度。"明净",它是清净的。"曜世间",这是它的功能。"曜"是照耀;"世间"包括两种,器世间和众生世间,也就是物质和精神两个层面。娑婆世界的光,只是物质层面的,跟心不相关。

## ②释文

## 愿心庄严

佛本何故起此庄严? 见有国土, 优劣不同; 以不同故, 高下以形; 高下既形, 是非以起; 是非既起, 长沦三有。

"见有国土", 昙鸾大师说得比较含蓄, 没直接点明就是娑婆世界。娑婆世界是十方国土中比较差的, 直接讲我们会不好意思, 因为我们就生在这里。

此土泥土木石金玉, 优劣不同, 有高下、是非, 长沦 三有。

"优劣不同",万事万物当中,有质量高的,有质量低的;有优

质产品,也有劣等产品。

"以不同故,高下以形",这样就有好坏、高低。有优、有劣, 就形成了高下的形式。

"高下既形,是非以起",高下既然形成,就搞是非了。高的、品质好的,就想得到;下的、劣的,就不要。

所以,在娑婆世界,怎么能不搞是非呢?《宗风·俗谛》里说 "不说是非,不听是非,不传是非,不较是非",那是因为是非太多 了,所以教我们不要搞是非。但我们每天一睁眼,都是是非。"天 气真好",这就是"是";反过来,"雾霾不好",这就是"非"。

"是非既起,长沦三有",既然搞是非,就要长期沉沦在三恶 道里。

这样好吗?不好。所以菩萨见到这种情形,就发愿要把众生置 干毕竟清净大安乐处。

是故兴大悲心, 起平等愿。

## 扫杀分别念

为什么这里要写"起平等愿"?其实,每一条愿都是平等愿,为什么写在这里?因为这里是要扫杀我们优劣、高下、是非的分别念。极乐世界一切平等,没有优劣,也没有高下,都是最高的,所谓"无垢光炎炽"。

愿我国土,光炎炽盛,第一无比;不如人天金色,能有夺者。

- "愿我国土,光炎炽盛",极乐净土所有一切万物的存在,都是 无垢清净光,而且达到最高境界。
  - "第一无比",没有能超过、能相比的。
- "不如人天金色,能有夺者","夺"是胜过、超过。不像人天金色,会被映蔽。极乐世界的光色没办法胜过,十方法界中没有能比的。

### 自得佛道

彼土珍宝,性成就,绝垢业,金光妙色,平等妙绝,自得佛道。

上一首偈子说了, 娑婆世界的万物都是由泥土、木石、金玉等构成的, 所以有高有低。比如, 人都戴金戒指, 没有戴泥戒指的。 有优劣就有是非。

极乐世界的珍宝都是性成就,都是法性功德宝,不是一般的功德宝。而且是绝垢业,没有垢染。是金光妙色,平等妙绝,自得于佛道,这是极乐世界的清净庄严。

## 无有夺者

为什么没有能与极乐世界相比的呢?下面昙鸾大师说了一大段话,我们简单读一下。

人天金色没办法跟极乐世界万物的金色相比。有人说"极乐世界只有一个金色吗?"不要以这个世界的想法去想极乐世界,

什么彩色、金色,到极乐世界通通作废。在娑婆世界,我们要靠眼睛去分辨,而极乐世界是无法想象的。当然,极乐世界万物也是光的存在,但极乐世界的光可长可短,长可以遍十方一切法界,短可以入你心里最微细的地方。所以,这种光不是用颜色可以说明的。

金:取其绝垢、不变、清净、涅槃之德。

之所以用金来说明,是因为金有几个特点:明亮、干净、宝重。金色的太阳一照,亮得很,亮就代表明净。要说明极乐世界无垢,只能用金来说明。

金还有个特点,就是不褪色。这就说明极乐世界的一切妙色都是明净的、无垢的、不染的,是不会改变的、永恒常住的,所以用金来说明,"金色妙光明"。

我们来看昙鸾大师这段话。

若为相夺?如明镜,在金边则不现;

"若为相夺?"怎么彼此超胜呢?

明镜很亮,如果放在黄金旁边,黄金金光灿灿,明镜显得暗淡 无光。这是第一重比较。

今日时中金, 比佛在时金则不现;

这里的"今日",不是指公元2016年现在这个时代,是指昙鸾 大师那个时代,公元500多年,距今一千五百多年。现在众生福报 都降低了,现在的金子跟昙鸾大师那个时代的金子一比,一看就 像假的,"这是金子吗?不怎么亮啊"。但是,昙鸾大师那个时代的 金子,比不上佛陀时代的金子。昙鸾大师那个时代离佛陀入灭有一千多年了,那时的金子虽然亮,但是跟佛陀在世时的金子不能比。佛陀在世时的金子为什么那么亮呢?因为佛陀出世是在众生福报因缘都非常好的情况下,所以那时的金子也比别的时代的金子亮。

不要说金子是不褪色的,不褪色是暂时的,时间久了,也慢慢褪色了。佛陀时代的金子非常亮,但是现在就不那么亮了。我们现在的金子虽然没有过去的金子亮,但是比两千年以后的金子还是强得多。再过两千年,金子就像黄铜了;再过两千年,就像黄泥巴了。这怎么比?

以前的照相机,像素是三百万、六百万,现在有三千万像素的,将来可能还有三亿的。像素不一样,照片的效果就不一样,像素差的就不行。金子亮或不亮,也跟这一样。

虽然同样一块金子,那个时代,心也清净,环境也清净,一看非常舒服。这种舒服劲儿,没法想,没法说明。就像同样的东西,人家拍的照片就清晰好看,你拍的就不好看,因为像素不一样。这是第二重比较。

佛在时金, 比阎浮那金则不现;

"佛在时金",佛在时一般的金子,如果比阎浮那金——金沙河里的金子,那一般的金子就暗淡无光,阎浮那金明亮独耀。这是第三重比较。

阎浮那金, 比大海中转轮王道中金沙则不现;

阎浮那金,很厉害了吧?转轮王道金子特别亮,阎浮那金跟它一比,暗淡无光。

转轮王道中金沙, 比金山则不现;

金山是须弥山与铁围山之间的七重山,由稀有金宝所成。

金山, 比须弥山金则不现; 须弥山金, 比三十三天璎 珞金则不现:

一个比一个亮,只能看见璎珞金。

三十三天璎珞金, 比焰摩天金则不现,

三十三天璎珞金很亮、很明净,但比焰摩天金则暗淡无光。

焰摩天金, 比兜率陀天金则不现;

地上的金子与天上的金子一比,地上的金子像土疙瘩一样暗 淡无光,成了黄土,就不是金了。

兜率陀天金, 比化自在天金则不现; 化自在天金, 比 他化自在天金则不现; 他化自在天金, 比安乐国中光明 则不现。

兜率陀天金很高了,与化自在天金一比,像黄土; 化自在天金,与他化自在天金一比,像黄土; 他化自在天金,与安乐国中光明一比,像黄土。

通过这样层层递进的比较,让我们知道极乐世界无垢光其实是不可比的。他化自在天还是在三界之内,欲界天最高一重天,怎么能跟极乐世界比?无法相比。但是我们是分别众生,不比就不了解,所以就讲了这么多。

### 释偈文句

彼土金光从绝垢业生

所以者何? 彼土金光, 从绝垢业生故, 清净无不成就故。

为什么无法相比呢?因为极乐净土所有一切万物"金色妙光明",这种光是法藏比丘因中无垢、清净、愿心庄严所成就。菩萨无垢清净业所成就、显现的光,是无与伦比的。

极乐世界的光一照,马上开悟。布施,马上就舍出去了。老子说:"不贵难得之货,使民不为盗。"这个世界的好东西,一看就起盗心,这就是染污、不净。极乐世界的好东西,一看就想布施,"这么好,给出去,全部给,有的是",让我们"相忘于有余"。

"清净无不成就故",慈悲、智慧、功德、庄严、神通道力,光 一照,全部有了。面相庄严,内心慈悲,无垢光清净无不成就。

# 阿弥陀如来为增上缘

安乐净土,是无生忍菩萨净业所起,阿弥陀如来法 王所领,阿弥陀如来为增上缘故。

- "净业所起",这不叫"绝垢业"吗?
- "阿弥陀如来法王所领",这样就无不成就。
- "阿弥陀如来为增上缘故",因净果净。因中是无生忍菩萨圣种位,集诸波罗密,行于中道、空性,皆是净业所起,集起净土,

性起极乐净土的庄严。成为阿弥陀如来之后,"法王善住持"。法王之善,统领、统管、领辖,住持增上。

什么叫住持增上?比如我们的身体,有神识住在里面,哪里被破坏了,自然就能修复;如果没神识,死人身体被破坏了,能修复吗?自然就坏了、烂了。有神识在里面住持,身体就保持生命力,就不会败坏。极乐净土,阿弥陀如来法王之善来住持,整个极乐净土就是永恒涅槃界。

娑婆世界任何的比喻,都不足以形容极乐净土。因为极乐净土并不像神识跟身体的关系,神识跟身体是两个事物;极乐世界阿弥陀佛的正报功德跟依报环境,其实是依正一体的,不存在两件事物。只不过用娑婆世界的语言表达说"器世间""众生世间"而已。所以没办法形容。

# 妙色成就

是故言"无垢光炎炽,明净曜世间"。"曜世间"者,曜二种世间也。

曜二种世间:器、众生,物质、精神,映彻表里,终尽无明。

"曜",照耀。这种光明不仅照耀外在的环境,还照耀我们的内心。照到我们的内心就破除黑暗,这就是极乐净土的"妙色成就"。

前面讲了两种世间:器世间、众生世间,物质和精神。这种光如果照到物质,则映彻表里;如果照到我们的心灵,就终尽无明。

这是它的作用。

### (7)触功德

宝性功德草,柔软左右旋, 触者生胜乐,过迦旃邻陀。 此四句,名庄严触功德成就。

#### ①来意

我们简单回顾一下,第四"形相功德",讲到极乐世界的万物都是一片光明;第五这种光明的万物,是法性功德宝所形成的,是"备诸珍宝性,具足妙庄严"的;第六是金色妙光明,"无垢光炎炽"的,是无垢清净的,能让我们眼睛看了舒服,心里感觉舒服,总之一切都很舒服,这是专门讲"物"。

此种种事、妙色对国土众生有何影响。先说直接身体接触者。

这些万物以及种种的妙色,对往生极乐世界之后的众生,他 们接触以后会有什么影响、感受与作用呢?首先就身体跟它直接 接触来说。

## **②释文**

愿心庄严

#### 佛本何故起此庄严?

为什么要起"庄严触功德成就"愿呢?

既知妙色悦目, 须知是否便身。中看又中用。

佛看我们这个世界太可怜了。

见有国土,虽宝重金玉,不得为衣服;珍玩明镜,无 议于敷具。斯缘悦于目,不便于身也。身眼二情,岂弗矛 盾乎?

什么意思呢?就是有的国土,黄金白玉虽然很贵重,很看重, 但是即使再怎样看重,它能做衣服吗?

"珍玩明镜",种种古董、种种宝物、种种名贵的东西。"无议于敷具",没办法用来做铺垫的东西。在我们这里,"珍玩明镜"天经地义就是"珍玩明镜",谁会想到拿它做敷具啊?昙鸾大师怎么能想得出来呢?所以,娑婆世界所谓的天经地义,到极乐净土通通不成立。

因为在娑婆世界,围巾就是围巾,项链就是项链,项链不能当围巾。项链虽然也挂在脖子上,但是冬天冷的时候能拿项链当围巾吗?不行。所以,土木瓦石各有定体,不可能你是我、我是你。

"斯缘悦于目,不便于身也","斯缘","缘"就是指这些东西, 在这种状态下"悦于目",眼睛看上去好看,但是"不便于身"。金 项链好看,但是做衣服不行;古董好看,但是做敷具不行。这就是 "悦于目,不便于身也"。

"身眼二情,岂弗矛盾乎?"这样,"身"和"眼"两种情感不就

矛盾了吗?眼睛看着舒服,身体就嫉妒了,这是打个比方。六根里的眼睛,它要得到滋养,是以色"养眼"。什么叫"养眼"?看着青山绿水、蓝天白云,就很舒服。"养耳",耳朵听着美妙的音乐,也会舒服。

眼、耳、鼻、舌、身、意,这"六根"都要有它所相应的"食品",相应的对境,对它有好处,能够滋养它。如果眼睛有看的,舌头没有尝的,或者眼睛有看的,耳朵没有听的,这样就有矛盾了。

也就是能满足一根,就不能满足另一根。如果我们把它们当作六个人来看,就会有矛盾了,会"吵嘴"了。

比如我们开车,灯就是灯,方向盘就是方向盘,刹车就是刹车,油门就是油门,好多部件,学的时候手忙脚乱。如果这个灯既是灯,又可以当方向盘,又可以当油门,又可以当刹车,那多好!要亮的时候,一按就亮了,要转方向就可以转,一件东西可以互用。但是在娑婆世界,现在还没有找到这样互用的东西。

是故愿言:"使我国土,人天六情,和于水乳,卒去 楚越之劳。"所以七宝柔软,悦目便身。

佛发了这个愿,"我国土"这一切万物,对于人天来讲有什么作用呢?他为什么讲"人天",不讲"菩萨"和"声闻"呢?因为"人天"是以乐受为主的。所以这里的"人天"就包括了声闻、缘觉、菩萨。如果讲"寂灭",就是讲声闻;如果讲"自利利他,发菩提心",就是讲菩萨。

### 极乐众生有五个身份

所以,我们到极乐世界去有五个身份,"五乘"都包含在内了。我们既是人,也是天,也是声闻,也是菩萨,还是佛,这叫"五乘"。

如果跟娑婆世界的人打交道的时候,就称为人;讲享乐这一方面,就称为"人天",极乐世界的享乐是"永离身心恼,受乐常无间",以"人天"来讲,是最高级的"人天",法界中没有比这更高级的了;如果讲"声闻",那是"常住大寂灭之中",就是最高级的"声闻";如果讲"菩萨",那就是发大菩提心,"彼国土量,能成众生心行量",国土有多广大,心就有多广大,是大菩萨;如要成佛,也是光明第一,寿命第一,"诸佛光明所不能及"。

所以,极乐世界众生的称谓,没办法比拟、形容。随你怎么叫,怎么叫都对。讲是人,"哎,然也!"讲是天,"对也!"讲是声闻,"不错!"讲是菩萨,"OK!"讲是佛,"然!"大拇指一赞,都是对的!

## 人天六情, 六根互用

人天六情,和于水乳。六根互用。六根对六尘,一一 增道。

"人天六情"就是指六个感觉器官。"眼耳鼻舌身意",配对"色声香味触法",然后由"六根"对"六尘",生"六识"。这"六识"就

是含有情感的,叫"人天六情"。

"和于水乳",它们非常和合,如同水放在奶里、奶放在水里, 是分不开的。

这是客观的境界,极乐世界一切万物就有这样的作用。

一般来讲,大菩萨证悟无生法忍,就能六根互用。

什么叫六根互用?凡夫的眼睛只能看,而观世音菩萨的眼睛可以当耳朵用,能听;鼻子可以当舌头用,能讲话;舌头可以当眼睛用,伸出来能看见东西。所以,观世音菩萨是千手千眼、千手千耳,手上不仅有眼,还有耳朵,能听、能看、能闻。这叫六根互用,每一根都可以全方位地使用,这是菩萨的正报功能。

极乐世界的一切万物,能让我们自然得到这种受用,六根不 会矛盾。眼睛看着觉得好的,想使用,身体马上用得上;想听,马 上就有音乐。

娑婆世界就不行。高山大海,看起来心胸开阔,眼界高远,养眼但是不便身:高山把路挡住了,要通行还得挖隧道,出行不方便。绿树红花,看着很好,但不能吃。

"卒去楚越之劳",春秋战国时期,楚、越两国敌对。如果其他国家跟楚国好,越国就不高兴;跟越国好,就跟楚国结了仇。所以,这些国家夹在楚越之间,很为难。

娑婆世界的物品也一样,如果让眼睛舒服,耳朵就有意见;耳 朵舒服,眼睛就感到不足。这样就矛盾。

极乐世界的万物不这样,眼睛看着舒服,耳朵听着也舒服,舌

头尝着也舒服,身体碰到也舒服。一切万物,都能使六根愉悦。

比如一个盆栽,颜色很漂亮,眼睛看着很舒服;耳朵想听,它马上放出美妙的音乐;鼻子想闻,马上放出香味;舌头想尝,马上长出美味的果实;身体想触碰,立刻变得非常柔软,像衣服一样;意识想思维,只要一想,在意识中形成概念,就让你很清净、很舒服。这就是宝,娑婆世界没有。

"所以七宝柔软,悦目便身",既让眼睛感到愉悦,也让身体 方便。

### 为何以草喻宝

"迦旃邻陀"者,天竺柔软草名也,触之者能生乐受,故以为喻。

"天竺"就是古印度。"迦旃邻陀"是古印度一种柔软草的名称,只要碰到它,就很快乐。

注者言: 此间土石草木, 各有定体。

"注者",指为《往生论》作注的人,即昙鸾大师自称。

在娑婆世界, 土是土, 石头是石头, 草是草, 木头是木头, 固体是固体, 液体是液体, 气体是气体, 桌子是桌子, 板凳是板凳……各自都有固定的形态, 不能互相代替。

## 译者何缘目彼宝为草耶?

"译者",指翻译的人,即菩提流支。"何缘",有什么原因。"目彼宝为草耶",为什么把极乐世界的种种宝比喻作草呢?

在娑婆世界,宝是宝,草是草。菩提流支法师怎么说"宝性功德草"呢?为什么把宝说成草?昙鸾大师先提出疑问,下面解答。

当以其葻茸蘂前,故以草目之耳。

"嵐",是风吹草倒伏的样子。"茸",是小草初生,纤细柔软的样子。小草才生时,很细,很柔软,很柔嫩,毛茸茸的。"蒸",是风吹草旋转的样子。"荶",是草长得很细的样子。总之,"葻茸蘂荶"是指草非常柔软、遂意。

娑婆世界的草有这些特点,而极乐世界的宝也有这些特点, 非常纤细、柔软、遂意,左右旋转,怎样都可以。"故以草目之耳", 所以用"草"来说明。

余若参译, 当别有途。

如果我参加翻译, 就不翻译为"草", 我有别的翻译方法。

但是究竟如何翻译, 昙鸾大师并没有说, 而是卖了个关子, 任读者想象, 可见祖师有时候也很幽默。

## 释偈文句

"生胜乐"者, 触迦旃邻陀, 生染著乐; 触彼软宝, 生 法喜乐。二事相悬, 非胜如何。

在娑婆世界,任何快乐都是染著的,会把你套在里面出不来。 有人说"有钱快乐",就喜欢钱,这就是染污。

极乐世界的宝是柔软的,碰到之后生法喜,能够"皆得甚深法 忍,住不退转,至成佛道,六根清彻,无诸恼患"。而娑婆世界都是 染著乐,只会增加我们的苦恼和忧患。

是故言"宝性功德草,柔软左右旋,触者生胜乐,过 迦旃邻陀"。

第七"触功德"就学到这里。

### 前讲回顾

《往生论》将极乐世界三种庄严列为二十九种功德,文句很美,意义很好,但一般人比较陌生,所以我们边学习边回顾。

前面讲了七种功德。第一是"清净功德",第二是"量功德", 第三是"性功德"。这三点是国土十七种庄严中的"体功德成就"。 其中,"清净功德"是二十九种功德庄严的总庄严、总成就。

## 体功德

体功德,是体质、体性,它比较抽象,"观彼世界相,胜过三界道",并没讲具体的,只从总体上说极乐世界很清净、不颠倒、不染污,胜过三界。

量功德,"究竟如虚空,广大无边际",说得也很笼统。

性功德,"正道大慈悲,出世善根生",仍然是概念性的、抽象的表达。

# 相功德

从第四"形相功德"到第九"雨功德",这是相。"相"比较具

体,可以让我们琢磨、思维。

我们经常会想:极乐世界到底什么样?"清净功德""量功德" 和"性功德",就是让我们整体领悟的;而极乐世界的具体万物, 就从第四到第九这六种功德来思维。

第四"形相功德","净光明满足,如镜日月轮"。清净光明圆满具足,像宝镜、太阳、月亮。是说极乐世界的万事万物都散发出圆满清净的光辉。

"轮"是什么意思呢?佛经里经常讲"轮",太阳叫日轮,月亮叫月轮。"轮"代表圆满,也代表运动。太阳是圆的,而且东升西落,月亮也一样,所以讲日轮、月轮。

"净光明满足,如镜日月轮",这是讲总的现象。我们读过之后就知道,极乐世界是亮的,没有任何黑暗;而且是圆满、清净的,这种光明能带给我们非常愉悦的感觉和受用。

第五"种种事功德","备诸珍宝性,具足妙庄严"。为什么极 乐世界的万物能发出清净圆满的光明?因为万物的体性是"备诸 珍宝性",体性不是一般的土石草木,而是珍宝。在我们这个世间, 只有宝物才发亮,比如金子,而木头和泥土就不亮。极乐世界的种 种宝不是一般的宝,是"性功德宝",也就是佛性、法性功德宝。极 乐世界万物是佛性功德宝构成的,佛性没有任何黑暗,所以万物 能散发出清净圆满的光明。

不仅有光明,而且"具足妙庄严"。庄严的程度,连天上的毗 首羯磨都"积思竭想,岂能取图",根本没办法学习、模仿。 这是第五"种种事功德"。这里并没有笼统地说一片光明,而 是将每一件事物的别别之相说得很清晰,但体性都是"备诸珍 宝性"。

第六"妙色"功德,"无垢光炎炽,明净曜世间"。极乐世界万物都是珍宝构成的,那有没有高下优劣的区别呢?在娑婆世界就有高下优劣,但在极乐世界没有,都是平等的,万物所散发出的光明都是清净无染的,所谓"无垢光炎炽,明净曜世间"。

世间万物都是光的存在,但由于光波长短不一,不同物质的能量场就不一样,优劣程度也不一样。

但在极乐世界,一切万物平等妙觉,都是金色光明。金光不代表就是金色,或者只有一种颜色,而是代表佛性功德、涅槃功德。这是取金子光明、清净、柔软、不褪色、宝重这些优点,来说明极乐世界的万物。所谓"无垢光炎炽",都是从绝垢业所生。"彼土金光,从绝垢业生故,清净无不成就故。安乐净土,是无生忍菩萨净业所起,阿弥陀如来法王所领,阿弥陀如来为增上缘故"。

不要认为极乐世界只有一种颜色。有人说"娑婆世界还有赤、橙、黄、绿、青、蓝、紫,蓝天白云、绿树红花,极乐世界只有一种颜色,多单调!"极乐世界的颜色我们说不明白,不可以娑婆世界颜色的概念来想象。极乐世界是绝垢业所生,妙色光明。

从第四到第六三种功德,使我们对极乐世界的万事万物有了 三个概念:

第一,极乐世界万事万物都是圆满清净光明;

第二,极乐世界万事万物都是佛性功德宝所构成的;

第三,极乐世界万事万物都能发出绝垢业的光色,而且光波平等,能把我们的身心照得干干净净,能让我们开悟。这是极乐世界万物的功能。

极乐世界的万事万物跟我们身体接触之后,是什么样的庄严相呢?即第七"触功德","宝性功德草,柔软左右旋,触者生胜乐,过迦旃邻陀"。极乐世界的万事万物是佛性功德宝所构成的,这种功德宝的纹理非常细致、柔软,就好像娑婆世界的草,所以说"宝性功德草"。

草非常纤细、柔软,被风一吹,左右旋转,风怎么吹,它怎么转。像水草,它会随着水的流动而摆动。陆地上的小草,非常纤细、柔软,也会随着空气的流动而摆动,随意自在,的确是"柔软左右旋"。

极乐世界的万事万物也一样,会随着我们的念头转动。不用 风吹,也不用水荡漾,你脑子怎么想,它就怎么转,随性自在,这 叫"宝性功德草"。

"柔软左右旋",不论上下左右,包着你也行,放开也行。总 之,一切随意自在。

"触者生胜乐",极乐世界万物不仅好看、随意,而且只要触碰到它,就会产生非常美妙的法喜法乐。

娑婆世界的东西,能让你快乐的,就会让你贪染,把你套住。 而极乐世界的乐不一样,所谓"触者生胜乐",乐能让你怀道增德, 让你德行增长、智慧开发、慈悲广大、发起菩提心,一碰触马上就 不一样。

"过迦旃邻陀","迦旃邻陀"是印度的一种草,很柔软,触碰起来很舒服。"宝性功德草",并不是指极乐世界地上长的草,而是说极乐世界一切万物都具有"草"一样的特性。是用草柔软的形状和体态,来形容极乐世界万物柔软、随意、自在的特点。

"佛本何故起此庄严?见有国土,虽宝重金玉,不得为衣服;珍玩明镜,无议于敷具。斯缘悦于目,不便于身也。身眼二情,岂弗矛盾乎?"娑婆世界的万事万物是死板板、硬邦邦的,不能随意变化。黄金白玉虽好,不能作衣服;宝玩明镜虽珍奇,不能作铺卧之具。眼睛看着好的,身上得不到受用,就会有矛盾。

"是故愿言:使我国土,人天六情,和于水乳,卒去楚越之劳",使眼耳鼻舌身意这"六情"互相交融,没有矛盾,不会因为讨好任何一边而得罪另一边。六根、六情通通饱足,都得受用。

"所以七宝柔软,悦目便身",用七种珍宝来说明极乐世界一切万物的柔软,便于身体。其实,七宝不仅具有身触柔软的作用,还有其他许多功德。如《无量寿经》(《圣教集》第83页)说:

微风徐动,吹诸宝树,演出无量妙法音声。其声流布, 遍诸佛国。闻其音者,得深法忍,住不退转,至成佛道,耳根 清彻,不遭苦患。

这是音的功德, 使我们耳朵听到就能开悟。

目睹其色, 鼻知其香。

眼睛能看到宝树的颜色,所谓"无垢光炎炽,明净曜世间",妙色成就。鼻子能感知它的香味,什么香?"雨华衣庄严,无量香普重"。

口尝其味,身触其光,心以法缘,皆得甚深法忍,住不退转,至成佛道,六根清彻,无诸恼患。

"口尝其味",可以把树上的果子摘下来尝尝;"身触其光", 宝树的光照到你身上;"心以法缘",你心里想着它,"皆得甚深法 忍,住不退转,至成佛道,六根清彻,无诸恼患"这就是六情满足, 和于水乳。

下面我们接着学习第八——三种事功德。

## (8) 三种事功德

## 前后内在联系

既知身触,须知眼触。上直接身体接触,此不直接身体接触。大分三类,以囊括一切。又上为具体事项,今为环境集合。

为什么讲三种事功德?因为它与前面是有内在联系的。

第四到第七是讲个别事相,虽然有些讲得比较笼统,但讲的 是具体事物。特别是第七,讲的是具体事物接触到身体后,会有法 喜法乐的觉受,就是"触功德成就"。

而第八——三种事功德,是讲事物的集合体,即极乐世界种

种宝物宝饰集合所构成的环境。同时,是将极乐世界一切万物分成"五大",即地、水、火、风、空;在"五大"当中取其三,即水、地、空,来说明极乐世界的环境。而另外"两大"火和风,昙鸾大师说"火一大,彼中无故;虽有风,风不可见故,无住处故"。同时,风在"三种事功德"中也略有提及,所谓"微风动华叶"。所以,昙鸾大师"取有而可庄严三种并言之",在"五大"中取水、地、空这三种可见而可庄严者来说明,用这三类囊括一切。

### 三种事的次第关系

这三种事是有次第关系的。

水: 出生处。地: 观十方。空: 宣法音, 供诸佛。

先讲水。偈言:"宝华千万种,弥覆池流泉,微风动华叶,交错光乱转。""宝华"就是莲花。莲花和莲池是我们往生的处所,我们往生首先就到莲池的莲花中。所以,先讲莲花、莲池。这是"水功德"。

次讲地。偈言:"宫殿诸楼阁,观十方无碍,杂树异光色,宝栏遍围绕。"往生之后,我们会回想:我是从娑婆世界来的,我要看一看十方世界,所以看一看宫殿楼阁,"观十方无碍"。这是"地功德"。

再讲空。偈言:"无量宝交络,罗网遍虚空,种种铃发响,宣吐妙法音。"这是暗示我们:观见十方之后,要"宣吐妙法音",为我们世世的家亲眷属和有缘人讲法。

所以,首先是往生,然后观看十方,最后要讲法,故而水、地、 空依次展开。这是有次第关系的。

水地空,液固气。

另外,水、地、空也是对应娑婆世界的三种物质形态。水是液体,地是固体,空对应气体。严格来讲,"风"是气体,但"空"里也含有气体;同时,"空"容摄一切。

### ①水功德

我们看水功德。

宝华千万种, 弥覆池流泉, 微风动华叶, 交错光 乱转。

此四句, 名"庄严水功德成就"。

在娑婆世界,水、地、空三种事都不清净:水污染,地污染,空气污染,很难过的。

佛本何故起此愿? 见有国土,或沄溺洪涛,滓沫惊人;或凝澌浃渫,蹙枷怀忒。向无安悦之情,背有恐值之虑。

"沄溺",是江水大波的样子。北方人不容易看到发大水,南 方有时候连续下雨,一个月都不停,江水汹涌,波涛澎湃。一发大 水,汽车在水里像树叶一样,被水冲得直翻滚。

"洪涛",就是大海波涛,也就是海啸。海啸一来,几层高的楼 房都像火柴盒一样,一下子全部推倒。所有房子都被推到一起,就 像用扫把扫到一起一样,的确吓人。平时看到的水很柔软,似乎没什么劲;但是当它成为洪涛后,什么都挡不住。

"滓沫惊人",比如钱塘潮,钱塘江的潮水一过来,浪高几丈, 人站在旁边吓得心脏砰砰跳。

所以,"沄溺洪涛,滓沫惊人",就是娑婆世界的海啸、湍流、 险波、台风、海浪、洪灾等等。

"凝凘浃渫","凝"是凝固;"凘"是半融化的冰;"浃渫"是水流互相撞击。"凝凘浃渫"就是冰与水互相撞击,水流翻滚的样子。在我们娑婆世界,总有大水、洪涛、海啸、海潮,溅起万丈水沫,让我们感到心惊肉跳。

另外,像北极的冰,融化之后,冰山在海面上浮动,冰撞击着冰发出"咔咔"的声音,小船开进去一下就夹漏沉没了,这就是"磨枷怀忒",让我们非常恐惧。

在海上航行,最怕的就是遇到浮冰。如果遇到浮冰,躲都没办 法躲。船在航行,往往看到冰山的一角时,其实底下坚硬的冰已经 到了船体下面,只是船上的人不知道而已。一碰到,船底就漏了。

浮冰就是一个大的、还在运动中的冰山,产生的力量非常大, 无坚不摧,船碰到就撞漏沉了。所以,遇到冰山、浮冰是非常可怕的。

"向无安悦之情",面对这些,心中会感到安全、安乐、喜悦吗?看到这些心里都发毛,心惊肉跳,"蹙枷怀忒",感到压抑、紧迫、惊恐。你不会感到安悦,不会感到安乐、安全、安心、安慰、喜

悦,没有这些感受。

"背有恐值之虑",那就赶紧逃跑吧,"背"是转身就跑。跑开之后心里还害怕,"背有恐值之虑",生怕再碰到这些东西。被海啸卷过一次没有卷走的人,碰到水就害怕。有的人前世是被水淹死的,所以这辈子一见到水就害怕,这也叫"背有恐值之虑"。即使多生多劫以前的事,现在遇到了,还会有反应。

"一朝被蛇咬,十年怕井绳",被蛇咬过的人,看到一条井绳也会害怕。

动物也一样,有个成语叫"惊弓之鸟",有一只大雁在天上飞,下面有一个弓箭手说:"我要射这只大雁,不用箭就可以把它射下来。"旁边的人不相信,弓箭手就不用箭,把弓拉开一放,"梆"地一响,只见天上那只大雁往上一窜,然后就掉了下来。

旁边的人很惊奇:"你怎么不用箭就把它射下来了?难道是有什么气功吗?"原来他一看这只大雁的飞行姿势,就知道它曾经受过伤。因为它飞行时有一点偏,显然是受过伤,被别人的箭射过,所以只要弓一响,它马上就会很惊恐,使劲往上窜,一窜伤口拉裂,就掉到地上了。一看果然如此,这是"背有恐值之虑"。

在娑婆世界,我们也是惊弓之鸟。有的人就不能吓唬他,一点都不能说,半点也不能碰,一定要理解他、体谅他。一说"这个事怎么没办好?"他马上就紧张了,"这不是我干的,这是他干的",一点风险都经不了,如同惊弓之鸟。

也难免,在娑婆世界,我们被阎罗王的无常之箭射得遍体鳞

伤,能不像惊弓之鸟吗?现在用阿弥陀佛的六字膏药贴一贴,伤口 愈合了, 胆子才大起来。

有一个小视频,里面有一个小孩在墙边玩,他妈妈在墙上做了个手影,小孩就抓这个手影。他妈妈做了一个抓的动作,小孩吓得一屁股就坐在地上了。他以为是一头野兽用嘴巴咬他,要把他吞掉呢。

我们就是这个小孩。其实娑婆世界所有的东西,忧悲苦恼、生死恐惧这一切,如同视频中的影子,只是张牙舞爪、虚张声势而已,对我们念佛人没任何妨害。可是我们自己,如惊弓之鸟,被它吓住了。

比如,我们的身体坐在这里,就舒坦地坐着,完全放松,气血就会充盈全身,就会对身体健康有好处。如果坐姿不正、不舒泰,很紧张,不放松,那一定在消耗你的能量,久而久之一定得病。

色身是这样,法身也是一样。我们弘扬这个法门,有的人这样说,有的人那样说,你就要善于保护自己的心,保持很舒展、很放松、很舒泰的姿态。他说怎么样,你就很紧张,其实能怎么样呢?就是大家要舒泰,不要那么紧张。尤其我们念佛之人,绝对安全,稳稳当当,心里舒泰。

要讲认罪,我们早都认了:"我决定深信,自身现是罪恶生死凡夫,旷劫以来常没常流转,无有出离之缘。"这不早就认过罪了吗?在阿弥陀佛面前认罪都认完了,阎罗王那里也认罪认完了。彻底都认了。

## 菩萨见此, 兴大悲心:

娑婆世界环境非常恶劣,离开了水还活不了;有了水又起烦恼。水多了也不行,水少了也不行,挺麻烦的。没水得死人,有水还得生病,搞得没办法。

"愿我成佛, 所有流泉池沼, 与宫殿相称, 种种宝华, 布为水饰, 微风徐扇, 映发有序。开神悦体, 无一不可。"

是故言"宝华千万种, 弥覆池流泉, 微风动华叶, 交错光乱转"。

"宝华千万种,弥覆池流泉",到极乐世界,种种的宝莲花,不是一种两种,是无量千万种,弥漫覆盖在极乐世界的宝池、宝渠、流泉之上,叫作"弥覆池流泉"。

"微风动华叶",极乐世界的德风微微吹拂过来,莲花的花瓣都摇曳闪烁,发出种种光明。

"交错",说明这些光有的向这里照,有的向那里照,有旋转的。因为风有时候吹向这个方向,有时候吹向那个方向,都不一样,莲花自然随风而动,有的向东,有的向南,这叫"交错"。

光乱转:映发有序。乱,多。

"光乱转","乱"不是混乱,是代表多,代表异彩纷呈,极乐世界的光是可以打弯旋转的,这能想象吗?想都想不出来。

流泉池沼: 相称、美观、祥和、有序、开神、悦体。 昙鸾大师解释阿弥陀佛大愿的这几句话非常好。 "愿我成佛,所有流泉池沼",不管是大湖、大池子、小池子、流动的泉水,"与宫殿相称",我们现在建房子也愿意有水,有水就感到灵动。极乐世界的宝宫殿,也有种种宝池跟它相配,互相之间是很相称的。

"种种宝华,布为水饰","饰"就是装饰,在水面上,用种种宝华铺洒着,作为一种美好的装饰。

"微风徐扇",风一吹过来,像扇子在轻轻地扇动。

"映发有序",莲花和莲花叶子,被风一扇以后,光彩照映出来——"映发";"发"是发出一种光,这种光是有次序的,并不乱,一层一层,一浪一浪,如同风吹麦田。我们也只能这样讲,极乐世界到底怎么有序,到了那里才知道,我们无法表达。

这是表相,下面说作用。

"开神悦体",极乐世界的光照在身上、风吹到身上,能令人精神开朗。我们的精神不开,愁、闷、锁、闭,到极乐世界,风一吹就开了。"悦体",让身体感到喜悦、舒服、快乐。

"无一不可",意思是每一朵花、每一缕光、每一片叶子都有这样的功能,令人心满意足。

## ②地功德

宫殿诸楼阁,观十方无碍, 杂树异光色,宝栏遍围绕。 此四句,名"庄严地功德成就"。

### 娑婆世界的国土怎么样呢?

佛本何故起此庄严? 见有国土, 嶕峣峻岭, 枯木横 岑; 窄客陉嶙, 莦茅盈壑。茫茫沧海, 为绝目之川; 葻葻 广泽, 为无踪之所。

### 好凄凉啊!

- "嶕峣峻岭",指地形险峻。
- "枯木横岑",山岭不仅峻峭险阻,让人看着不舒服,而且山上 乱七八糟,乱木头、烂草堆了许多,非常荒凉,荒无人烟。这是讲 山岭,下面说深谷。
- "莦茅盈壑",山上是枯树烂枝,让人看了不舒服;山谷里也长满了恶草。"莦茅",这种草放出恶臭,人走进去就被缠住,会得病,身上发痒,皮肤发红,头发晕。北方可能不常见,在南方,夏天在山谷里走路,太阳一晒,有些草会放出瘴气,人在上面走很容易得病。"盈壑",这种草填满山谷。

这是说山和谷,下面讲大海和湖泊。

- "茫茫沧海,为绝目之川",一眼看不到边。
- "嵐嵐广泽,为无踪之所",连个人影都没有,小鸟也没有。 如同航海到了孤岛上,上岛一看,连鸟下的蛋都找不到,心里好 凄凉。

此界地:险阻、有碍、不平、恶观、枯木、莦茅、孤独、

寂寞。绝无人烟。野蛮、荒芜、萧条。

娑婆世界确实有险阻,有障碍,高低不平,不好看,充满了枯木、莦茅,孤独、寂寞,绝无人烟。也没有美妙的建筑物,野蛮,荒凉,荒芜,萧条。这样一看,谁还愿意待在这里?

极乐世界就不一样了。

菩萨见此,兴大悲愿:"愿我国土,地平如掌。宫殿楼阁,镜纳十方。的无所属,亦非不属。宝树宝栏,互为映饰。"是故言"宫殿诸楼阁,观十方无碍,杂树异光色,宝栏遍围绕"。

"地平如掌",经中经常讲"地平如掌",我们就想,"手掌也不是很平啊"。手掌的"平"跟通常理解的"平"不一样,"地平如掌"是非常好的。如果非常平,像地上贴的瓷砖一样,就很单调。"地平如掌",就是稍微有点起伏,很柔软,如在掌中,让人感觉非常安全、温暖,随时可以帮助你。极乐世界的土地就是阿弥陀佛的手掌,你摔不着的,你一摔他就扶住你了。同时,手掌也比较厚实,所以"地平如掌"并不单单是平,有多重美妙的含义。

"宫殿楼阁,镜纳十方",在极乐净土,任何地域都不是荒凉的,都有美妙的建筑。这种建筑是"毗首羯磨,工称妙绝,不可取图"的,非常庄严。"镜纳十方",宫殿楼阁像镜子一样,可以显现十方国土。不光是宫殿楼阁,树、花、水,都可以显现十方国土。

"的无所属,亦非不属",这句话有两种解释。

第一种解释,我们看《圣教集》第100页,《无量寿经》中有一

段话跟这里比较相应:

生彼佛国诸菩萨等······于其国土所有万物, 无我所心, 无染著心。

极乐世界的所有菩萨、人天对极乐国土器世间的宫殿、楼阁、 宝树等所有一切万物,"无我所心"。

"我所心"就是认为属于我所有的。"无我所心"就是没有认为哪个东西是属于我的。佛教的名词是"无我""无我所"。

有"我"就有"我所","我所"就是指属于我的、我所拥有的。 比如说,我所拥有的房子,房子就称为"我所";还有我的孩子、我 的名声等等一切,属于我的,都称为"我所"。

极乐世界的菩萨众生,"于其国土所有万物,无我所心",没有 认为哪个是属于我的,这不就是"的无所属"吗?

"无染著心","著"就是执著、系缚、离不开。像我们就会认为"这东西属于我的,你们不能碰",这就被染污了,就有我、有我所,心就被染污、染著了。

去来进止,情无所系,随意自在,无所适莫。

"去来进止",是指极乐世界的菩萨众生不管去哪里,都可以 去去来来、讲讲止止。

"情无所系","情"就是指他的心情、情感、情意,并没有被什么捆住。在娑婆世界,我们去哪里都是"情有所系",出差到美国,心还被妻子儿女捆在家里——"系",不就是捆在那里了吗?有了房子,就被房子所系:有多少东西,就被多少东西捆住:甚至

看见什么,就被什么捆住——看到好景色,就想着"哎呀,真好, 拍张照片带回去!"我们这样的人,怎么能解脱啊!"情有所系", 都被捆住了。

这个捆,有大的、有小的,有粗的、有细的,有明的、有暗的。 比如说夫妻之间、母子之间、父子之间,都被捆住了。情感捆得非 常明显,哪个人不眷恋自己的儿女呢?还有房产、地产、庄稼,财 富、名声、地位,这些都明显地被其捆住,这就是"情有所系",心 被其系住了。买了股票,就被股市捆住了:股票上涨了,"哎呀,上 涨了";股票跌了,"哎哟,跌了"。买了房产,就被房价捆住了:房 价涨了,"哎呀,我就要赚了";房价跌了,"哎呀,又赔了"。这都 是心被系住。

还有,眼睛所见、耳朵所闻,通通都被系缚住了,染著了,执著了。

菩萨"情无所系,随意自在,无所适莫",虽然只有几个字,但是显示了极乐世界菩萨众生的这种境界。

"适莫","适"就是感到亲,亲近;"莫"就是感到疏,生疏。"无 所适莫",就是没有亲疏厚薄,没有对什么比较亲,也没有对什么 比较疏。

我们就不一样了,我们是"有所适莫":自己的儿子跟别人的 儿子那是完全不一样的,自己的儿子是肉做的,别人的儿子好像 是塑料做的一样,"哎,我的儿,好疼啊",这就是"适莫"。

无彼无我, 无竞无讼。

极乐世界的佛菩萨,对一切万物都是平等,没有"你的、我的"的分别。所以,彼此不会打官司,也不会竞争。

在我们娑婆世界,就是"你损害了我、占了我的,我当然就要 打官司",这叫"竞讼"。

总之,这一切东西"的无所属",没有固定属于哪一位,也不 是荒芜、荒凉的无主物,这叫"的无所属,亦非不属"。

刚才讲众生无心去占有某个物品,其实物品本身也没有说属 于谁的,是因为众生有兴趣占有它,所以才成为"我所"。

像桌子放在这里,它有什么"我所"?现在卖给张某某了,张 某某说"这是我的",桌子就归他了,跟他走了;卖给王某某,桌子 就跟王某某走了。对桌子来讲,放王家、张家都是一样的。

所以,不是说东西"的无所属,亦非不属",它是相对于众生的心来说的。极乐世界的菩萨没有像我们这样"情有所系",而是"无我所心,无染著心"。

这样, 极乐世界的一切万物, 就是"的无所属, 亦非不属"。

关于这两句话的解释,颇难思量。以我的理解,"的无所属,亦非不属"的主语是宫殿楼阁,"的"是的确,宫殿楼阁没有固定的所属。不像我们这个世间的房子都有所属,这是张某某的房子,别人就不能用。这样就有私有财产的观念,就不是"相忘于有余,自得于佛道",还是穷人、穷世界。这样就有高下、优劣。

极乐世界所有的一切,并不是固定属于谁;但也不是无主、很 荒凉,"亦非不属",极乐世界归十方往生人共同拥有。所有东西 大家共用,而且非常合意,能自利利他。

这是一种解释,这种解释跟前文是相应的。前面说"茫茫沧海,为绝目之川; 嵐嵐广泽,为无踪之所",这就是无人,无所属。 无所属就没人经营它、照顾它,连一间房子也没有,绝无人烟。但 是极乐世界不是这样的,虽然人口众多,佛菩萨、人天都非常多, 但是并不分别"你的""我的",所谓"无我、无我所"。

另外一种解释说,"镜纳十方"就是十方世界被容纳在极乐世界宝宫殿的影像中,但不固定属于这里,"的无所属";极乐世界广狭自在,事事无碍,在任何一处都能普现十方世界的景象,十方世界"亦非不属"。从文句来讲有点不顺,但是这也算是一种解释。就是说,十方世界并没有到极乐净土里来,所以叫"无所属";但是又能明明历历地如实显现,因此"亦非不属"。这种解释稍微有点勉强。

"宝树宝栏,互为映饰",宝树在我们娑婆世界来讲就是自然 生长的树;宝栏就是人工做的栏杆,一些装饰、长廊之类的。互相 之间光光相照,彼此衬托,很有美感。

彼处:平等、文明、繁荣、自由、共产、无私、无弃、发达、和谐。

极乐净土的"地庄严"是平等的,是"地平如掌";净土的文明是繁荣的,不是没有人烟;是自由自在的,想去哪里就去哪里。不像娑婆世界,大海一望无际,如"绝目之川",想到对面,飞都飞不过去。极乐世界所有的东西都不是归某个人固定所有,没有私

有财产的观念。"无私、无弃",没有任何一处是被遗弃、没人照应的。

#### ③虚空功德

无量宝交络,罗网遍虚空。

种种铃发响, 宣吐妙法音。

这在我们这个世界没有办法,做不到这样,只好在寺院大殿 的四个角挂上小铃铛,风一吹,"叮当、叮当"也很好听。

此四句, 名"庄严虚空功德成就"。

虚空里怎样呢?

- "无量宝交络",这很难想象。就是说极乐世界无量清净宝,各种各样的宝璎珞、宝庄严,互相交叉、交错,编织成一种网络。
  - "罗网遍虚空",一层又一层。
- "种种铃发响",风一吹过来,互相撞击,互相碰触,发出响声。这种响声并不是无记,不光是叮当响,而是"宣吐妙法音",会讲出种种微妙的佛法。

佛本何故起此庄严?

佛为什么起虚空庄严?

见有国土,烟云尘雾,蔽障太虚;

一想就想到雾霾。沙尘暴、雾霾, 把整个虚空都盖住了。

震烈奪霍,从上而堕;不祥灾霓,每自空来。忧虑百端,为之毛竖。

首先讲法藏菩萨看见这个世界不好。

此界空:雾霾、沙尘暴、龙卷风、雷击、霹雳、冰雹、豪雨、雪灾、暴日等恶劣天气。核弹、导弹、发散弹、战机、毒气、卫星战、信息战、电磁干扰,皆从空来。流星雨、陨石雨、扫把星等恶劣天象。恐惧、忧虑、惊心毛竖,有害、有毒,无处躲藏。

"烟云尘雾",在娑婆世界,雾霾、沙尘暴、龙卷风,都从哪里来的?从空中来的。"震烈"就是打雷。"震烈霽霍",雷击霹雳,打闪电,下冰雹。冰雹多大呢?拳头那么大,砸到脑袋上,人就完了。豪雨不断地下,下得人心里发毛、恐惧。

1983年安徽发大水,那雨下得人心惊肉跳。我们学校在一条河旁边,雨不断地下,人心惶惶。雨下得大,河水不断上涨,下课一看,已经涨高了一尺,再下课一看,又涨高了一尺,马上就要漫过河埂了。校长最终决定放假,不然会淹着学生。我们放假走了不久,堤坝就决口了,学校整个被水淹了。水退下去之后,我们再回到学校一看,房子里的泥巴都有一尺五到两尺那么厚。这个娑婆世界真是难过。

太阳暴烤、暴晒,一直晒,五十几度、六十几度,这是自然气候恶劣,从天上来的。

现在还不止这些。核弹从哪里来?空中来!空对空导弹、空对 地导弹、地对地导弹、地对空导弹,还有发散弹。散弹从空中来 了,你想拦截它,"啪"一分开,分成无数,分向各个方向,五十个、

### 一百个, 拦截哪一个?

发散弹厉害吧?还有穿地弹。你躲到地下一公里也躲不掉,穿地弹厉害得很,像穿山甲一样,到了地下再爆炸,碰不到你还不炸呢,一直往下钻,就这么厉害,躲哪里能躲得掉啊?这就是业力。如果没这业力,导弹到你旁边都不炸;你有这业力,躲到掩体都躲不过去。

还有飞机过来撒毒气,毒气弥漫,惨绝人寰。毒气从哪里来? 从空中来。

不仅近太空这样,还有外太空,卫星战、信息战,电磁干扰。 这空间都没法待,你还以为这里好着呢。

还有,流星雨落下来,陨石雨落下来,怎么办?都是恶劣天象。所以恐惧、忧虑、惊心毛竖,有害有毒,躲都没地方躲,藏也没地方藏。

菩萨见此, 兴大悲心: "愿我国土, 宝网交络, 罗遍虚空。铃铎宫商, 鸣宣道法。视之无厌, 怀道见德。"

是故言"无量宝交络,罗网遍虚空,种种铃发响,宣 吐妙法音"。

彼空:广大庄严、清净、光明、吉祥、适悦、众宝悦身、 宣法、增道。

极乐世界的空间怎么样呢?广大庄严,清净光明,吉祥愉悦, 众宝悦身,"鸣宣道法","怀道增德"。

"铃铎",圆的、大的称为"铃",小的、扁的称为"铎",是古代的金属乐器,这里代表一切乐器。

"宫商",中国古代是用"宫、商、角、徵、羽"这五个字来表示音乐、记录乐谱的。我们只要看到"宫商"这两个字,就知道它代表音乐、乐曲。

"铃铎宫商",是指一切乐器和一切音乐、乐曲。

"鸣宣道法", 微风吹动, "无量宝交络, 罗网遍虚空", 就发出种种声音。"鸣", 就像鸟的鸣叫。

"种种铃发响,宣吐妙法音","宣"就是宣布、宣扬。这些铃 铎所发出的声音并不是没有意义的,而是自然宣讲甚深佛法的。

"视之无厌,怀道见德","视"就是眼睛看,这里也包含了耳朵听闻。这些虚空的庄严,不仅让我们的眼睛看起来很舒服,耳朵听着也能增长我们的功德。

"怀道见德","道"就是无上道、菩提道、菩萨道,心中就发起了广大的志愿。"德"就是佛法功德、妙功德。

只要见到虚空庄严, 听到铃铎鸣宣道法, 自然心量增长、功德 圆满。

# (9) 雨功德

## ①来意

雨功德,在水、地、空功德之间。前为环境,今依环境 而展开活动,为供诸佛。又,前为环境,今转气候。随心所 欲,常时调和,无四季之变、雨雪之患。 如果从次第来讲,第八"三种事"功德是讲极乐世界的环境庄 严——水、地、空,这里是讲环境之内所开展的人文活动。

#### ②释文

雨华衣庄严, 无量香普熏。

此二句, 名"庄严雨功德成就"。

"雨华衣庄严,无量香普熏",一看就是喜庆的事情。鲜花、宝 衣、宝乐器,还有宝香,这一切庄严具,既是供养诸佛,也是菩萨 自我娱乐。

从"雨"字来讲,会让我们想到气候。极乐世界不会下雨雪,下的都是宝物,都是吉祥庄严物。经中说极乐世界的气候"常和调适",无四季变化,当然也没有雨雪这样的灾患。

有雨则雨一切宝吉祥物。为庄严,为娱乐,为供佛,为佛事。

如果下雨,"昼夜六时,雨天曼陀罗华",下的是花,还有宝衣、宝香、宝乐器,宝鸟、宝罗网、宝璎珞等种种宝。总之,极乐世界都是宝,这一切遍覆虚空。下这些宝物,一是庄严虚空;二是娱乐众生、供养诸佛;同时也广作佛事,"鸣宣道法"。有这些作用。

既知眼触, 须知鼻触。

前面讲水、地、空三种庄严,这里的雨是指三种庄严之间,也 不是空的,也有这种庄严。

前面三种是讲眼触,就是眼睛所接触的一切;这里是讲鼻触,

鼻子闻到妙香也能开悟。还有耳触,前面也有"鸣宣道法""种种 铃发响"等等。

此界雨只是水滴,少则旱,多则涝。

在我们这个世界,下雨就是水滴,或者是雪花。下少了不够, 下多了还要发大水,有种种的过患。没有也不行,多了也不行。

彼雨宝华、宝衣、宝香、众宝乐器、宝鸟、宝罗网、宝璎 珞。看满天雪花飞舞兴奋,可知彼界宝雨之喜;观彩霞云空 绚烂,可思法界壮观大美。

极乐世界常雨宝花、宝衣、宝香、众宝乐器、宝鸟、宝罗网、宝璎珞。

五台山经常下雪。根据我的记录,去年冬天下了二十场雪,这 是指雪花比较大的那种。海南、三亚的人,会专门坐飞机到北方来 看雪景。因为没见过下雪,所以一下雪就特别兴奋。看着鹅毛大雪 从天上飘下来,有一种不同寻常的美感。这只不过下了一点白白 的雪花、雪片而已。

如果下的是金莲花呢?不是小雪花,而是大朵的金莲花,还放出闪耀的光,"无垢光炎炽",再配上乐器,乐声还跟你讲佛法,这样往下飘;如果金莲花摆成巨阵,下了一半变成一个方队,然后结成一朵巨大的莲花,成为香云、吉祥云,最后成为香云海,上面再展现出种种佛菩萨,忽上忽下,这岂不是要看呆了嘛!

极乐世界"雨华衣庄严",伴随着种种的乐器,那是不一样的! 通常我们画画,也会在天空里画一个琵琶,或者画一个铃或别的 乐器。在极乐世界,乐器、乐音等等经常会自然从天而下,而且有 种种的变化,这种觉受非常好。所以,如果喜欢看自然风光,到极 乐净土有你看的。

早晨或者傍晚,我们到五台山东台望云海,天际的彩霞无限 广阔,心胸也会开阔。能到这样的境界看一看,心里会非常舒服、 诱亮、干净,到极乐世界就更不用说了。

这个世界,在台项上看,跟在山脚下看就不一样。到极乐世界——法界最高峰,站在那里一看,重重无尽的法界,诸佛菩萨净土,一浪接一浪地过来,金光灿灿,那怎么会不开悟呢?自然就开悟了,心胸非常开阔,怎么会不发菩提心呢?

人就是这样,在哪里待着,就会受哪里环境的限制。一辈子没出过小山村的人,讲的就是张家长李家短的琐事,心量扩不开。住在小山旮旯,就看对面山顶到鼻尖上,就那么小的心量。环境会让我们的心成为这样。

到极乐世界,"彼国土量,能成众生心行量",整个法界尽收眼底。这时候,开的都是佛眼,不是凡眼,凡眼看不过来。所以,心胸自然就开阔了。心量开阔,人就舒服。小心眼的人,就非常难过。

## 愿心庄严

佛本何故兴此庄严?

佛为什么要起这个庄严愿呢?

见有国土, 欲以服饰布地, 延请所尊, 或欲以香华、

名宝,用表恭敬;而业贫感薄,是事不果。

有的国土的众生,想用柔软的服饰铺在地上,延请尊贵的 客人。

"或欲以香华、名宝,用表恭敬;而业贫感薄",想献香花、宝物做礼物,用表恭敬;但是业因贫乏,感果薄弱,没有这个福报,得不到。

"是事不果",虽然有良好的愿望,但是没有结果,不能满愿, 不能达成目的。

此界重大庆典、国际首脑会议、元首到访,红地毯,献 花,鸣炮,奏乐,礼品,十分贫瘠。

在我们这个世界,各国领导人出访或者参加国际会议的时候,会铺上红地毯迎宾,再会由两个儿童来献花;然后鸣炮、奏乐,检阅仪仗队,只有这一套。

所以,在整个娑婆世界,都属于"业贫感薄"。

是故兴大悲愿:"愿我国土,常雨此物,满众生意"。

"雨",有两个读音: 名词读yǔ, 动词读yù; 此处为动词, 下雨。

"常雨此物,满众生意",就是指经常下雨,下这些宝物,下这些庄严具、供养具,满众生意。

# 释偈文句

何故以雨为言?

何故不名华之功德?取雨为喻。

为什么不讲"华"功德,也不讲"香"功德,而用"雨"比喻,讲"雨"功德呢?这是有特别的意义。

恐取著云"若常雨华、衣, 亦应填塞虚空, 何缘 不妨?"

如果经常这样的话,花、衣从天上不断地往下掉,地上不就堆满了吗?虚空都堆满了也不好,没地方透气,那也麻烦。

是故以雨为喻。

所以,用下雨来比喻。雨怎么样呢?

雨适时,则无洪滔之患。

如果风调雨顺,雨下得恰当,不多不少,就不会有洪水这样的 灾难。

## 安乐报岂有累情之物平!

"安乐报",安乐净土是法藏比丘清净业力所感现的报土,是 清净国土、真实净土,这叫"安乐报"。

"岂有累情之物乎!""累"就是拖累、牵绊、系缚。怎么会有 让安乐国土的众生心情不好的东西呢?

## 娑婆皆是累情之物

反过来说,我们娑婆世界所有的东西,都是"累情之物",所有的东西都让我们感到很累。

"累",系缚。眼见色,执于色,为色所执,认定青黄赤

白,生贪厌之情,即为色累。耳为声累。

比如眼见色,眼见色怎么就被它累住呢?看见色就执于色, 好和不好就有分别;好的就贪染,不好的就厌倦,这不就累了 吗?眼见色,心里就有活动,心有活动就开始加工了,这样就 累了。

耳朵听到声音,就执著于声音。要是听到谁说自己的坏话,就 更不得了;听到好话乐颠颠,也是被它所累,"这人说我不错,我 也给个好脸色示好一下",这不是被声所累了吗?

娑婆世界所有的一切,都让我们六根对六尘产生六识,这一 切都捆住了我们,让我们感到系缚。

怎么能够解脱呢? 六根(眼、耳、鼻、舌、身、意) 对六尘(色、声、香、味、触、法),产生六识(眼识,耳识,鼻识,舌识,身识,意识),点点滴滴、心心念念都把我们系缚在这个娑婆世界,像吸盘一样把我们吸住,根本分不开。那些抽烟喝酒的,闻到烟酒的味道,哪里还走得动路啊! 这不都是被烟酒吸住了吗?

这个娑婆世界所有的东西,都让我们为情所累。

《老子》说:"五色令人目盲;五音令人耳聋;五味令人口爽; 驰骋畋猎,令人心发狂;难得之货,令人行妨。"老子也有觉悟,这 几句话非常好。

"五色令人目盲",中国古代的人,经常用"五色"来代表一切颜色。看见五色,眼睛就受伤害了,就缺少了正确、客观、理性的分辨,被色系缚,被色捆绑,被色所累。执著于色后,就跟着色

跑了。

"五音令人耳聋",我们听五音,觉得很好听的时候,就失去了分辨能力,不知道这是幻觉,不能体悟到本身的闻性。

然后,耳根的闻性、眼根的见性,都被外在的物质环境所牵引,奔逸外尘。我们的心往外投射,不能反观觉照,不能回归本性,就被五色五音覆盖了见性闻性。

"五味令人口爽",味觉器官被一切味道迷惑住了,这叫 "口爽"。

"驰骋畋猎,令人心发狂",打猎等种种娱乐,让我们的心浮动、发狂,不能静定,不能慧照明朗。

总之,这个娑婆世界就是这样。

"安乐报岂有累情之物乎!"从正报来讲,极乐世界的菩萨无 我所心,无适莫心;从依报来讲,极乐世界一切万物本身就是佛性 功德宝的显现,本身就是清净,本身就是"无垢光炎炽,明净曜世 间"。见着、闻着都能"怀道见德",都可以增长功德,不会增加染 污。无垢光照过来,就能让我们的心清净。我们刚从娑婆世界过 去,还有"我所"的心,光一照就没有了。

所以,"安乐报岂有累情之物乎!"一点也没有。

此界何物不累情? 六根对六尘,终日奔逐,忧悲苦恼,

悲欢离合,一个字——"累"。

这个娑婆世界多累啊,非常累。"累",就是拖累。

世间人都被情感所累滞,在此界,何物不累情啊?手机、各种

卡,都是好东西,好东西也累人;不好的也累人。六根对六尘,终 日奔逐,忧悲苦恼,悲欢离合,总之一个字——"累"!

"累"就是染污不净。世人都喊累,为什么会累呢?因为没有随顺本有的佛性。佛性有清净无我的功德,但是,众生起心动念都违逆佛性,如逆水行舟。佛性无我,众生认为有我;佛性恒常,众生说是无常;佛性安乐,众生却忧悲苦恼、心怀恐惧。这能不累吗?时时刻刻逆着佛性,逆着法性,逆着本来的心性,这是逆水行舟啊,真的很累!如果不想累,顺着六字名号大航船就不累了,自然就流到极乐功德大宝海了。

染污,不净。爱情、权位、财富、冶游,无一不累。蛛丝 自缠,作茧自缚。情所生,情所困。

这个世间是染污不净的。世人喜好爱情、权位、财富、冶游, 有人还喜欢冒险,搞刺激活动,这些事情哪一件不累人?挣钱累, 花钱也累;守着钱财累,钱丢掉了更累。

"蛛丝自缠,作茧自缚",蜘蛛吐出丝把自己缠住,小蚕作茧 把自己捆缚。我们人也是自缠自缚,一辈子盘算,经营自己的安乐 窝,儿孙、房子、财产等等,所做的每一件事都是作茧自缚。在这 世间为情所生,被情所困。

世间都道有情好,莫知有情即是恼;抛却有情换无情,无情无暖赛冰刀。

世间人都说有情有义好,认为人不能没有情义,不知道有情就有烦恼;不要有情,换无情吧,无情无暖比冰刀还厉害,无情无

义心里冰凉, 更不行。

所谓"合情合理",情和理是一对概念。有情众生总是偏重于情执,情重又会引发很多苦恼,所以要用理性来对治,让我们可以客观、冷静,减少烦恼。情执特别重的人,烦恼要比一般人多一些。

圣道门和净土门相比,圣道门偏重于理性,净土门带有感性——倒不是说偏重于情绪、情感、情执,但是可以善巧地化导我们情感的成分。因为我们凡夫都是有情众生,如果要抛弃有情,就是难行道,太难了。所以,阿弥陀佛的救度顺着有情众生,给我们温暖、蒸爱。在我们的理解就是温情,"佛对我很好,有情有义"。

《首楞严经》说"纯想即飞,纯情即堕","纯想",就是正思维, 是合理的,可以解脱:如果情重,就会堕落。

情: 粘、腻、滞、困、限、系、网、绑、缠、染、累、痴、迷、追、轮回。情绪、情感、情爱、心情、性情、友情、爱情、 乡情、昔情。

"情"字代表了粘腻、滞碍、困限、系缚、网罗、捆绑、缠缚、杂染、系累、愚痴、迷惑、轮回。总之,凡夫的染情会带来这些结果。

我们虽然学佛念佛了,怎样调适我们的心情,在情理之间找到平衡,这是需要历练的。特别是在家居士,夫妻、儿女,相互之间没有必要捆得太死。既然学佛念佛了,这方面就应该看得开一些,你好我好大家好,这样彼此心里都舒服,不要捆得很紧。

### 依时雨宝,用毕自没

经言:"日夜六时,雨宝衣,雨宝华;宝质柔软,履践 其上,则下四寸;随举足时,还复如故;用讫入宝地,如 水入坎。"

这是讲按时分配,有规律的。其实极乐世界是没有时间概念 的,只是为我们娑婆世界的众生这样讲的。

"用讫入宝地",下这些宝物是让众生受用的,受用完毕,就像雨水被大地吸收了。这些宝衣、宝花"用讫入宝地",被宝地吸收,像水浸入大地一样,"入坎"就没有了。

# (10) 光明功德

## ①来意

前已明体、相,此下明用,以光明为本,故先明光明。

国土十七种功德庄严相,从第一到第三是"体",从第四到第 九是"相",下面是"用"。有体,有相,一定有用。极乐净土是法藏 比丘性功德成就,一切万物庄严之相,各有作用。作用是利益众生 的,很明显,从第十到第十七都是讲利益众生的作用。

第一个作用就是"光明"。"体"的根本就是清净,"相"也是 光明相,它的作用还是光明,以光的作用展现出来。

佛慧明净日,除世痴暗冥。

此二句, 名"庄严光明功德成就"。

#### (2)释文

愿心庄严

佛本何故兴此庄严? 见有国土, 虽复项背日光, 而为 愚痴所暗。

什么叫"项背"?"项"是头顶;"背"是背负,这里作动词用。虽然头上顶着太阳光,但是被愚痴所暗,内心仍然是愚痴黑暗的。

太阳光再亮, 照不破内心的黑暗。

太阳光再暖,融不了内心的寒冰。

光在外面照不到里面。常言说:太阳光再亮,照不破内心的黑暗;外面的光再温暖,化不了内心的寒冰。如果一个人心凉了,用多少火都烧不热。心寒了要用心火暖,从心里去温暖他。外面的柴火、暖气,暖不了心。这是两个路子、两个频道。娑婆世界的光有它的不足。

多少罪恶之事,都在阳光下做。

人们愚痴黑暗就会造恶,多少罪恶的事情,都在阳光底下干。 众目睽睽、青天白日之下,有人照样干那些罪恶的事。为什么?因 为他内心黑暗,看到的都是黑暗,看不见光。做贼都是晚上出去, 在黑暗的掩护下干坏事。外面没黑,心里黑了,一切都是黑的,自 以为干坏事谁都看不见,"我这样干谁知道啊?没人知道",殊不 知天知、地知,佛菩萨、阎罗王都知道。

是故愿言:"使我国土所有光明,能除痴暗,入佛智慧,不为无记之事"。

什么意思呢?我国土所有光明,不仅阿弥陀佛的光、菩萨的光,包括一切万物,一根草、一棵树、一朵莲花,水、乐器,风中所出的光,这一切光明都能"除痴暗冥",除愚痴,除黑暗。愚痴的人,心灵是黑暗的。除痴暗,能够让他入佛的智慧,"不为无记之事"。

#### 释偈文句

此土虚空,天地、日月、空气、水、阳光,一切依报环境皆是无记;彼土一切除痴暗,入佛智,非无记。以慈悲开入佛智。

## 释"无记"

什么叫"无记之事"呢?娑婆世界的光,是无记的。"记"分善和恶两种。"无记",就是说,这种光的性质,没办法标记它是善还是恶。

有些事情可以标记,可以用善和恶给它贴标签,比如恶口骂人可以标记,"这是恶口";讲温暖的语言、爱的语言,"这是爱语",这就是善。如果一个人打呼噜,打喷嚏,这是善还是恶呢?说不上是善还是恶,而是"无记"。他要举手打你了,你说"这是恶,他打

人";他举手给你送水果,"这是善,供养我,是爱心,是效劳,是 孝敬"。他走路甩手,这个动作是善是恶呢?无所谓善恶,这叫"无 记",不好说是善还是恶。无记不是没有记性,这个词有特别的 说明。

娑婆世界的光是无记的,你赞叹说"啊,光明啊!"这是你主观的一种想象和多情,就它本身来讲是无记的,它无所谓善,也无所谓恶。太阳光,你出去做好事,它照你;你出去干坏事,它也照你,它是无记的。

在娑婆世界,虚空、天地、日月、空气、水、阳光,这一切依报 环境都是无记的,无所谓善和恶,是中性。正报众生也有记和无记 之分,无意识的动作,不会带来苦乐之果的,都是无记。

## 佛光能破心暗

极乐净土的一切依报环境,跟正报佛菩萨慈悲智慧是一体性的,可以除痴暗、入佛智慧,它不是无记的。

为什么极乐世界的光能够照破黑暗,而娑婆世界的光就是无记,不能照破黑暗呢?

日光能破室暗,佛光能破心暗。生彼则处于佛性、爱、佛光的包围中,如海水咸味,到处皆咸,彼净土清净味、法 乐味、佛慈悲味,到处皆是清净、法喜、慈悲、开悟。

"明净曜世间","曜"两种世间。外在的客观环境,依报世间能被照破,我们可以理解:心里的黑暗怎样被照破呢?其实也好理

解,因为极乐世界的光明是清净光明,是阿弥陀佛的愿心之光,是从慈悲心、智慧心里涌现出来的。

我们心里的黑暗,要用心的光明照破,这是很简单很自然的 道理。内心的黑暗用外面的光不能照破,但是只要跟佛的心光对 接了,当下黑暗消除、智慧明达,这就是极乐世界的光。

极乐世界的光不是无记,不是无情,它就是慈悲、爱心,是佛的智慧。我们一生到极乐世界,整个就掉到阿弥陀佛的爱心当中,在阿弥陀佛慈悲、温暖、智慧的包围当中,这自然能让我们的心温暖,自然能让我们破暗开智。

怎么开的?就这么开的,慈悲能开入佛的智慧。我们的心窍不 开,佛的智慧光明照进来就打开了,自然就破了我们的黑暗。

日光能照破室内的黑暗,佛光能照破心中的黑暗,因为佛光是心光。有人心情不好,心里想不开,闷闷不乐;如果你对准他的心去讲,就能把他的心打开。同样的,如果心里黑暗了,用蜡烛,用灯使劲照,能照破吗?不行。那就要用佛法,佛的心光对准他的心里,他不就亮堂了吗?有人听到"南无阿弥陀佛","闻其名号,信心欢喜"。阿弥陀佛慈悲、光明、无条件的救度,他听了之后,"我心里真亮堂!"这个亮堂,是靠外面的光达到的吗?有的老太太经常讲这句话,我们也有同样的感受,"心里面豁亮,亮堂了!"这就是佛光照进去了。

很明显, 佛光能破愚痴暗, 在娑婆世界就破了, 何况到极乐 世界。 极乐世界的一切,所有的光明都能破我们心中的黑暗,这是 非常自然的。就像蜡烛的光能破房间的黑暗,佛光自然能破我们 心中的黑暗。

"佛慧明净日,除世痴暗冥。"因为这是佛的智慧所形成的光明,是清净光明。"日",用太阳来形容。《观经》里韦提希夫人说"唯愿佛日",把佛喻为太阳。

小鱼(注:台湾画家)有一幅画非常好。他画了一条小鱼在水 里游,旁边配了两句话:"前后左右都是水",鱼在水里不是前后 左右都是水吗?"游来游去不离家",不管游到哪里,都在家里。

一看这幅画,我马上就想到,我们念佛人的前后左右都是佛的慈悲,游来游去都在阿弥陀佛的慈悲中,所以,到极乐世界自自然然就开悟了。

就像海水,海里到处都是咸味。西方极乐世界,到处都是清净的味道,慈悲的味道,法喜、法乐的味道,法爱、慈爱的味道。

到了极乐世界的环境中,自自然然就开悟,自自然然没有恐惧。

# 释清净愿

亦云安乐国土光明, 从如来智慧报起, 故能除世暗冥。

这是解释清净愿的。"故能除世暗冥"的"世"是指两种世间:器世间和众生世间。安乐国土的光明,怎么能除众生心中的黑

#### 暗呢?

因为安乐国土的光明是从如来智慧报起的,是阿弥陀如来智慧 所感报的,也就是完全从心性起发的。我们的心性本来就具足佛法 的光明,但是被烦恼盖住了,现在有阿弥陀如来的光明来起发、感 应,让我们的心光显现出来,这样自然就破除了心中的黑暗。

经言"或有佛土,以光明为佛事",即是此也。

我们这样的表达,不管是语言还是思维,都非常拙劣。娑婆世界的众生,想讲极乐世界佛的境界,这怎么讲?想也不容易,讲也不容易,真是难说之法。极乐净土,即使去过的人讲净土的事,你也听不懂。

比如从美国回来的人,即使能说一口流利的美国话,也不能 开口讲,讲美国话听不懂,只能讲中国话。

所以,即使到极乐世界走一趟,学了好多佛法回来,肯定跟大家不能讲,讲了也听不懂。因为极乐世界的佛菩萨都不讲话,只是往那里端身一坐,法就讲完了。你听不懂,因为不是你的语言。极乐世界的一切都是无形无相的,自然就说完了。

我们还要用口舌翻来覆去地讲,说完第一个字,第二个字不说出来就听不到;说得太快就过去了。

极乐世界讲法是不一样的,从讲法到听法,无形之中就完成了。他们传递信息,是一个整体的信息团,难以形容,像海浪一样盖过来,一下就把你盖住了,自然就什么都明白了。

此土: 依报皆无记, 正报皆有罪; 人天善颠倒, 不离染

污性。

在这个娑婆世界,依报都是无记的,桌子、板凳、花草、树木; 正报都是有罪的,谁没罪啊?"多少还做了一点善事吧",人天善 是颠倒的,不离染污性,一切都是染污的。这就是娑婆世界。

#### 极乐净土呢?

依报皆涅槃,正报皆佛慧;二乘善死尸,不宿清净海。

这就不能比了。极乐净土是涅槃国土,依报都是涅槃的境界,万事万物、一切光明都能让我们开悟;正报都是佛的智慧,可以称为人,也可以称为天,也可以称为声闻,也可以称为菩萨,也可以称为佛,都是佛的智慧、佛的慈悲。

在极乐净土这样纯善纯净的地方,不要说人天善了,连声闻、缘觉的善法都不能称为善,那叫"杂善死尸"。极乐净土是清净大海,"不宿二乘、杂善中下死尸"。死尸到大海里,大海就会把死尸吐到岸上来,不会留在海里。二乘之善到极乐净土,极乐净土根本就不要,要吐出来,推到岸上。

极乐净土是"大乘善根界",阿罗汉的善到极乐净土是被淘汰的劣质产品, 慈悲菩提音的海浪一推,上岸去了。

"二乘善死尸,不宿清净海",极乐世界是大乘清净海,一味等 觉善,连二乘善都不要。

## 光明为佛事

光、花、水、乐、树、风,一切皆作佛事,而皆以光明为

主。光波,心念,光子,能量态。

极乐世界的花、水、乐器、树、风,这一切都在作佛事,而且都是以光明为主,所以把"光明"放到前面。

极乐世界的光明, 怎么作佛事呢?

像极乐世界的花,能让众生开悟,是因为花里面有佛的光明; 如果花本身没有佛性的光明,它就不能作佛事。

极乐世界的水也能讲法,因为这个水也是佛性功德之水,也 有佛性的光明在起作用。总之,是以光来作佛事。

光是什么呢?光对我们来讲就是一种心念、一种波,它是无形的,无远弗届,充斥在我们四周。所以,"光"作佛事是非常圆满的,而且当下就是。

极乐世界的光不像我们娑婆世界的光,有起点,有终点,还有过程。极乐世界的光是佛性光明,破了一切时空的限碍,没有远近来去,当下就是。

所以,佛菩萨救度众生,是"不动遍至""一时遍至",当下就 在一切空间,遍布法界之中。

这样作佛事,就非常圆满。

"佛慧明净日,除世痴暗冥",十七种功德是指极乐国土依报功德庄严;佛属于正报,属于阿弥陀佛的功德庄严。既然讲国土庄严,为什么这里说"佛慧明净日"?其实这里不是说阿弥陀佛的光明,这里是说国土光明,但这国土的光明,是从阿弥陀佛的智慧所生起,所以说"佛慧明净日"。

昙鸾大师解释说:"亦云安乐国土光明,从如来智慧报起,故能除世暗冥。""亦云",也就是说。安乐国土万物光明的根本,是阿弥陀如来智慧果报所生起的,所以安乐国土一切光明能够破除世间黑暗、破除众生心中的黑暗。

"经言'或有佛土,以光明为佛事'",即是此也",有的佛土当中是以光明来作佛事的,这就是指极乐净土。

其实,"光明为佛事"应该是一个通则。当然,佛有无量神通、智慧、方便,救度众生、作佛事的手段方法很多,尤其阿弥陀佛被称为"无量光佛",极乐净土被称为"无量光明土",是以光明来作佛事的。

我们在世间要想度众生,就不是以光明作佛事。我们用嘴巴讲,动手写书,设计图纸建寺院,用机器开挖,然后雕佛像······这些都靠人工。这就显得太拙劣了。

仔细想想,不要说"作佛事",其实我们在这个世间即使"做人事",也是以光明为根本。

地球起最大作用的也是目光,然后有一切生命形态。

地球上风的运动,水的运动,草木等生命的生起,都来源于 光。没有光,一切都是黑暗的,一切生命免谈。没有光,风也不会 有,水也不会有,花也不会有,什么都不会有。所以,一切生命形 态的根本来源是光。

我们做人事,尤其现在科技发达,"以光明为人事"。手机、互 联网,不都是靠光波传递信息吗?这就是"光明为人事",也是"光 为人事"。人事尚且如此,何况作佛事呢?

我们不能想象,阿弥陀佛在报土作佛事度众生,还要靠写书, 靠嘴巴发声音讲话,还要喊人"哎,来来来,开会",要靠这样来度 众生,那不能想象!

阿弥陀佛端身一坐,只要放光就行了。"巍巍独坐度众生",佛性大光明。"光明为佛事",自自然然,不需要声音,不需要动作,一切都不需要,自然就完成了,无形度化众生。

这是"光明为佛事"。

## (11)妙声功德

梵声悟深远,微妙闻十方。 此二句,名"庄严妙声功德成就"。

"妙声功德成就",用三个层面来说明:

第一,来意。就是与上下的次第关系。

第二,释文句。根据文句,边读边解释,再加一些补充说明。 第三,辨义、辨析。

# ①来意

佛光无远弗届,能除暗冥,何以此界众生愚暗不见除? 佛法利益多似自说不实际?

### 佛法利益不实际吗

"佛慧明净日,除世痴暗冥",佛经里讲的一些话,如果心中没有体悟的人,听了就会感到这是不是说大话。

说佛的光明无远弗届,能"除世痴暗冥",那我怎么还是这么 愚痴,黑暗好像也没除掉?这不是夸大其辞、不切实际吗?

有信仰的人,知道这是个事实。佛的光明,是智慧光明,是佛性光明,是心光,能破除众生心中的黑暗。我们的心也有光明。心光是一种频率,频率相应,能够对接上,佛光才能破除我们心中的黑暗。

就像收音机,要有一套接收系统,才能接到发射台的信号。佛 的光明虽然周遍整个法界,但地狱里的众生还是在地狱当中,频 率不同,并不是地狱没有佛的光明。频率不相应,彼此的世界就不 能交集。

佛的光明要破除我们心中的黑暗,我们的心光就要跟佛光有 所交集。但是,我们的心光是染污不净的,佛的光明是清净的,"无 垢光炎炽",两者根本不相应。所以,佛光虽然普照,众生还在黑 暗当中,一般众生都是这样的。

## 佛靠名句救度我们

怎样把众生心的频率调到跟佛光明的频率相应呢? 当然,佛有种种的方法。其中一个重要的方法,就是用名。 何以用名就能调整我们的心念呢?

我们所讲的光明,也就是心的一个念头,心念、心光。这个心念、心光非常微细,又变化不定、难以琢磨。

人和人之间交流,不能用心念交流(除非有他心通),靠什么? 靠语言、文字,也就是靠名。

名:心念之物化、固化、静态化、有形化。

"名"是什么?"名"就是名句。"名"是心念的固化、有形化、 静态化和物化。

比如说一本书,如果你自己去了解它,一看心里就知道了。但是,要把它传递给别人,就要用一种名句来翻译、传达,"这是一本黄色封面的书"。要把它固定成一个名相或者一个概念之后,才可能传送出去;别人在"名"这个状态下,才可以接收,不然的话,互相之间没办法交流。

比如桌子,如果对佛菩萨、声闻、阿罗汉来讲,根本就不需要 形成这个概念。

"名"是一个名句,是一个概念。这种概念一旦形成之后,就固定化了。对于实体来讲,"名"是游离在外层。

我们是靠名句交流的众生。所以, 佛救度我们, 也是靠名句。

拍摄一个人在运动,其实并没有把他的运动过程全部录下来,只是每秒钟拍了二十四张照片而已,都是碎片状的,是静态的。这些静止的照片串在一起,形成了一个动作的流动,就成了电影。电影都是胶片组成的,如果许多照片以1/24秒的速度播放,人的眼

睛就看不出它们之间的间断, 视觉误认为是连续的。

我们对一切事物的表达,其实都是片段的、碎片状的。一个名相、一个名相,一句句说,然后再进入大脑加工,最后成为一个完整的信息。

所以, 娑婆世界的众生交流起来很困难。如果是用光交流, 直接表达就完了。

佛菩萨的清净光明跟我们不相应,他们到这个世界来救度我们,只好入乡随俗,把光变成名,用名来跟我们交流。

不要说佛的清净光明,即使是人和人之间这种心念的光明,都要靠名来传递。所以要讲"妙声功德"。

## 佛号包含了佛的光明

光号一体,实至名归,故说妙声。由本土及十方。

佛号这种"名",虽然我们可以接受,可以听闻,可以了解,但 是内涵却又不一样,它里面包含了佛的光明。

净土的名号、佛菩萨的名号,叫"光号一体"。当然,这里讲的是国土的名声。国土都这样了,更何况正报阿弥陀佛的名声呢!

另外,国土名声之所以有这种功德,也是因为正报阿弥陀佛的名声有这种功德。所以,下面说"正觉阿弥陀,法王善住持"。如果不是正觉阿弥陀法王之善,他的国土名号也没有这样的功能。

#### 心光色光

一讲到光,我们就知道是发散传布的。但是净土的光,我们不要这么简单地理解。有人讲:"我念佛有感应了,那天我们很多人念佛,看见一道光来了。"那是很陋劣的。

佛光是心光,并不一定显现为色光;当然,有时候也可能会显现为色光。当佛光显现为色光的时候,它的层级已经降低了。如果以心光的本来面貌显示,那是纯净的形态;如果以佛性光明的形态来显示,更是纯净的。

所以,如果看到以色光显现出来的佛光,那其实是等而下之的;我们心中感受到的佛光,才是比较纯净的,那就是佛法光明。

有人说,"我听到佛法,心中豁然开朗,一片光明",这就是佛 光照到了你的心里,这种光的感应比见到的色光强,这是比较纯 净的。

如果我们听闻佛法,心中感到安全、安慰、安乐、温暖,没有恐惧,感到前途一片光明,感到法喜、喜乐,这不就是佛光的作用吗?佛光不是到处存在着吗?难道非要眼睛看见才叫佛光啊?那盲人怎么办?

眼睛看到的那种光,虽然也可能是佛光,但那是劣等的,不要 追求那些,要让正法光明住在你心中。

佛法的光明,未必显现在有限的色光中。它可以是一切声音、语言,能给我们宽慰、爱心,这就是佛法的大光明。这种光明,是

对外扩散的。

讲"扩散",其实也是站在娑婆世界众生的立场上;如果在佛菩萨的立场看,它是弥漫整个法界的,无所谓扩散不扩散。我们只能这么理解。

### 名声靠光来传布

名声由光传布,光明依名入心。

名声和光的作用,是什么关系呢?名声靠光来传布。

光明有传布的作用和功能。传布什么?传布名声。世间的名声 要通过光传布,极乐净土的名声也是通过佛法的光明输送、传播 出去。

像我们发信息、发微信,不就是通过光传播出去的吗? 人在美国,信息一发,马上收到。

阿弥陀佛极乐净土的名声,靠什么传布?就是靠光这种强大的能量场把它推送出去。

名声是靠光来传布的。这是名声和光的关系。

光明纳在名中,名声夹在光内。

## 光明纳在名中

光明依靠名声而进入众生的内心。因为众生心光的频率跟佛 光的频率不相应,要把佛光固化成名号输送过来,这样我们才可 以接受。闻到名号,就是接到了佛的光明,不然没办法接受。我们

#### 怎么能见到佛的光明呢?

听到极乐净土的名号,听到阿弥陀佛的名号,只要放在心中,只要称念它,就是把光源挪到我们心里来了。所以,佛的光明是靠名号渗入到我们内心的。因为我们只能接受名,以这种名相、概念来理解。

佛用智慧把光明纳在极乐国土的名字、阿弥陀佛的名号之中——当然,净土的一切万物都是光明的——这种光明对外扩散,跟众生沟通交流的时候,就变成了名。

名是心念的固化,让我们可以碎片化、静态化地接受它。这是 佛的智慧。

佛跟娑婆世界众生讲极乐净土这么微妙的法,两个世界差距 太大,只好入乡随俗。我们讲名句,佛也给我们讲名。

## 名声夹在光内

光明纳在名号之内, 名声也夹在光之内。

名声怎么会夹在光之内呢?

现代的科学发明,对我们有很大的帮助。微信信号的传递,里面不是夹带着信息吗?你编一句话,就给你传走了。光波传送,夹带着种种信息。连科学家都有这种本领,何况佛呢。

光有夹带的功能,能把信息传递过去。这在古代讲,大家都听不懂。现在很好懂,我们都有手机。接收过来的其实是光,接收过来光就夹带了信息。打开手机,是一条信息,"下午五点半,在哪

里吃饭",这不是光传来的吗?

连世间的光都有夹带信息的功能,何况阿弥陀佛的光明呢? 阿弥陀佛的光明,夹带了他的一切功德、智慧、慈悲、爱心、救度、 三昧定力。

### 光明和名号交融一体

极乐国土的名声,也是用光传过来的,两者是一体的,光中有名,名中有光。闻到名号,就是见到佛的光明;称佛名号,佛光就摄取。所以,《观经》说:

光明遍照十方世界,念佛众生摄取不舍。

光明和名号之间是完全交融一体的,如果没有这种密切的关系,就没有这种输送功能。

所以,闻名等于见到佛光。这是真正的佛光。

闻名即见光,名入心即光入心。称名即光摄。

佛光的表现形式多着呢,声音也是佛光,称名就被光明摄取。 国土名、佛的名入了心,就等于佛的光明入了心。念佛为什么放 光?念的就是光,怎么不放光?

称念阿弥陀佛名号,名号本身就是光。就像灯一样,把灯拿到 房间里,房间能不亮吗?阿弥陀佛名号就是灯,移到你心里,自然 就放光。念佛当然放光,佛光明当然摄取,名号本身就是佛自发的 光明,这是不可思议的。

### 阿弥陀佛的两组编码

我这么解释也是迫不得已。我写过一篇文章,叫《佛世界的编码》。在我们这个世界,一打开互联网,那么丰富多彩,其实编程的时候只是0和1,语言、声音、图像等,互联网所有的一切都是0和1编出来的,这都不可想象。

原代码就是"0101",下达程序指令,叫你做什么,完成语言、 声音、图像等所有应用的处理,呈现丰富多彩的互联网世界。

阿弥陀佛的编程就是两组编码:"南无"和"阿弥陀佛"。"南无"就是"0",我们就是0,完全归命,什么也没有;阿弥陀佛就是"1",一直法界,全部圆满。

确确实实是这样,极乐世界一切万物都是"南无"和"阿弥陀佛"这两组编码编成的,不管是"宝性功德草",还是"无垢光炎炽",展开一看,都是南无阿弥陀佛构成的。极乐世界一切风、光、花、水、地、空、音乐,所有这一切,包括佛、菩萨、声闻都是"南无""阿弥陀佛"这两组编码编的,没有别的,都一样。

我们这个世界的念佛人,一切的善行、善念、作为,也是这两组编码,没有多的;所以我们一向专念南无阿弥陀佛六字名号,没有第二个。

现在,我们已经破解了阿弥陀佛的编程密码,编程密码都破解了,整个法界哪有什么?整个法界,不过就是"南无""阿弥陀佛"这样的"0"和"1"构成。所以,非常感恩科学家发明了数字

编码。

如手机、微信信息传播。光中夹着爱、慈悲,佛智。

我之所以经常拿手机来举例,因为手机跟我们现在生活非常贴近,一讲,大家都能听得懂,不然,"光波里面夹有信息",你能想象吗?

阿弥陀佛的光明,夹带的就是慈悲、智慧、功德、救度、爱心。 无量劫的修行、一切法门、陀罗尼、三昧,所有一切大宝海,都在 佛的光明当中,也都在六字名号当中,它夹带着就来了。

佛光遍照世界,没有任何障碍;阿弥陀佛救度众生,有各种办法。所以,你怎么会不喜欢称名呢?你还会想到其他更好的方法吗?哪里还有更好的方法?这是基本编码啊!称念南无阿弥陀佛六字名号就是最根本的。

# 发报员喻

还有个比喻——发报员。

有人看见老太太念佛,"这老太太干啥呢?嘴巴一天到晚叨唠叨唠的"。"那你们就不懂了。"为什么不懂?因为她跟阿弥陀佛"发报"呢。

"滴滴滴……"发报员不就这样吗?发报员发报,你能听懂啥? "对啊,我发报你就不懂了。我在这里一发报,对方就知道,我们 这是通的,我们之间是有密电码的"。

我们的心灵也是个"发报台",不过,不是念"滴滴滴",而是

称念南无阿弥陀佛,"南无阿弥陀佛,南无阿弥陀佛……"。

外行人听着,不知道我们在干什么。我们在给阿弥陀佛"发报",我们和阿弥陀佛之间的密码是编好的,佛懂,我懂,你懂,他们不懂。

所以,看见老太太拿着念珠在菜市场、火车上念佛,就知道这是极乐净土的发报员,这不是一般的人啊!

## 收音机喻

还有一个比喻——收音机。

收音机的开关一打开,会听到什么声音?"嘶啦嘶啦"电流的声音。有人就说:"这收音机的声音不好听。"听到这样的声音后,他就想修,把电流的声音调大调小,想把电流的声音变成纯正播音员的声音、音乐的声音。这可能吗?不可能啊,电流就这声音,再调就成了啸叫声。这样修,那样修,怎么修也修不好。但是,只要把频率调到跟中央人民广播电台一致,中央人民广播电台播音员纯正的、清晰的声音立即就出来了,要什么音乐都有。

我们众生就好比收音机,我们的大脑波动就好比电流的声音。 我们自己在那里想,想来想去都是啸音、杂音,都是电流的声音。 我们想靠自己修行,修出佛的声音,有可能吗?什么时候能修出佛 的声音?我们怎么想都是电流声,必须要去搜佛的声音。

当我们心灵的频道调整到跟阿弥陀佛同一个频道, 佛在我们 心里自然就活了。 在极乐世界,阿弥陀佛成佛早就成好了。阿弥陀佛在你心里不断地播音。你怎么修行、修养、修心,不都是这个世界的声音,不都在众生这边吗?众生这边不都是电流声、噪音、杂音吗?除了杀盗淫妄,你还有什么呢?噪音还有好一点、坏一点的吗?都是噪音。

所以,要调整频道,跟佛的声音接上,就不用你讲话。播音员有稿子,播出的声音又清晰又纯正,音乐和其他节目都编排好了,你接收以后,只要听着就好了。极乐世界阿弥陀佛的声音,源源不断地在你心里播音,这多自在啊。成佛就这么容易,净土门就这么容易!

圣道门的修行,等于要自己建个播音台,太难了!

# 怎么把我们心的频道调整到和佛相应

若人但闻安乐净土之名,欲愿往生,亦得如愿。此名悟物之证也。令开悟,令证果。

所以,"光明功德"接下来就是"妙声功德"。这是通过妙声——国土名号和佛菩萨名号,调整我们心的频率。那怎么使这个心的频道调整到和佛相应呢?闻国土名,愿意往生,发起愿生心,频率就相应了;能信顺名号救度,知道自己念佛一定能往生,频率就相应了。

如果你虽然也在念佛,但心里还在怀疑,这就是虽然有播音 的声音,也有杂音,听得不清晰。谁听收音机愿意听杂音呢?"我 专门找有噪音的那个频道来听", 听吧, 也能听到点声音, 但是刺刺啦啦的, 你们愿意听吗?

生活当中都不会这么做,念佛为什么不专门称念弥陀名号呢?

### 南北极点喻

我曾经在说"一向专念"时,举了"极点"的比喻:没到极点上,在地球其他任何地方都不止有一个方向,有四个方向。你一直往前走,走到极点,比如停在北极点,这时候你360度都是朝南一个方向。

地球有两个极点: 南极点和北极点。你站在南极点,看任何方向都是北方; 站在北极点,看任何方向都是南方。除了这两个极点之外,在地球其他点上看都有四个方向。

专修念佛的人,不简单!我们是达到了名号的极点——在整个法界当中也是两个极点,一个是"南无"的极点,一个是"阿弥陀佛"的极点。

"南无"的极点就是归命。我们念佛人,归命的众生,在任何点都一直朝着阿弥陀佛这一个方向。"南无"的极点,是十方众生的极点,都朝向阿弥陀佛。"阿弥陀佛"这个极点,就是十方诸佛的极点,十方诸佛都要宣扬弥陀的名号,念念之间都是朝向众生。众生南无,唯佛是归,阿弥陀佛摄取不舍念佛众生,两个极点互相交流。

言"南无"者,即是归命,亦是发愿回向之义。

都是一个方向,向着阿弥陀佛,这样就形成完整的法界。我们到了六字名号的极点——"极点"就是那个最极端的点,就是最高的法门啊!。

所以,我们念佛人一定要站在阿弥陀佛的立场上,永不改变, 脚步一点不要偏离,心心念念就是念南无阿弥陀佛。那你任何方 向都是朝向南无阿弥陀佛的,做任何善事你都是念佛。

念佛要一向专念,这不是武断、专横,也不是不许你修学别的法门。什么叫许不许?你没有别的法门可学了,在北极点,360度都是南方。我们归到六字名号,已经站在这个极点上,任何角度都必然专修专念,因为只有一个方向,这就是"一向专念"。所以说,我们念佛人已经站在六字名号极点上了,这个点要站稳。

那杂行杂修的呢?还没到北极点,还在半路上,只要怀疑、杂修,就离这个极点很遥远。但是,这个极点并不是固定的一个地点,只要信顺,当下任何地方就是极点。

所以,《往生论》说完"光明功德"后,紧接着就说"妙声功德",以光明传布妙声,以妙声携带光明,进入众生心。

# **②释文**

愿心庄严

佛本何故兴此愿?见有国土,虽有善法,而名声 不远; 有善法(佛法),有名声。名声远,名声微妙,名声悟物。

这个善法不是人天善法,而是佛法,所以说"正觉阿弥陀,法 王善",不是一般的善,是法王之善。

"见有国土,虽有善法,而名声不远",有善法,这个国土有佛的纯洁善法,那当然就是名声,"名声"就是好名气。不过,虽然有名声,但名声传播得不远。

"有名声虽远, 复不微妙", 不那么妙好。

"有名声妙远,复不能悟物",又微妙又传得远,但是不能 悟物。

"悟物","物"代表众生。不能让众生开悟,有种种不足,所以起此庄严。

这种庄严,就含有五重:

第一,具有善法,"正觉阿弥陀,法王善";

第二,善法具名声;

第三,名声能传播、远布;

第四,名声微妙;

第五, 名声能够悟物。

## 释偈文句

前面说愿心庄严,下面解释文句。

天竺国称净行为"梵行", 称妙辞为"梵言"。彼国贵

重梵天,多以"梵"为赞,亦言中国法与梵天通故也。

释"梵"

首先解释"梵"。

"天竺国称净行为'梵行'","天竺"就是古印度,佛的祖国,佛的诞生地。"梵"就是清净的意思,"梵行"就是清净修行。

"称妙辞为'梵言'",美妙、清净的声音,就称为"梵言"。中国人一般讲"天",天乐。"梵"是指大梵天。

"彼国贵重梵天",古印度对大梵天非常尊重,像印度教、印度的传统,都非常尊重大梵天,认为世界是大梵天所创造的,所以他们特别尊重"梵"。

"多以'梵'为赞",多以"梵"来赞叹。中国人没有那么复杂,什么都讲"天",天子、天龙、天乐等等。

"亦言中国法与梵天通故也",这里的"中国",不是指中华人民共和国,而是指印度,就是佛法中心流布的国土。中国,以印度来讲叫"东土",它不称为"中"。

这是解释"梵"。

释"声"

"声"者, 名也; 名谓安乐土名。

"声"就是名的意思。"名"是什么名呢?

"名谓安乐土名", 所以"梵声"是指安乐国土清净妙好的名声。

释"悟"

经言:"若人但闻安乐净土之名,欲愿往生,亦得如愿。"此名悟物之证也。

"梵声悟深远",这是解释"悟"字。经中说:如果有人只要听到安乐净土的名号,心中愿意往生,就可以如愿往生净土成佛。

"经言",是哪一部经呢?《阿弥陀经》说:

众生闻者,应当发愿,愿生彼国。

闻到极乐净土、阿弥陀佛, 如果发愿愿往生, 都能如愿。

在《观经》中,韦提希夫人看见释迦牟尼佛光台现国,说:"我 今乐生极乐世界阿弥陀佛所。"看见阿弥陀佛的国土,愿意往生, 都能往生。

总之,安乐净土的名就有这样的功能。

"但闻安乐净土之名,欲愿往生",净土法门,只要愿意往生西方极乐世界,"欲愿往生",就是开悟了。为什么能够发起愿往生的心呢?因为极乐世界的名号不断地碰触、撞击你的心灵,最终会让你"欲生",就开悟了。

"名能悟物",愿意往生就能往生,只要往生就能成佛。不仅开悟,而且证果、成佛,不可思议啊!

虽然念南无阿弥陀佛了,但有很多人并不是求往生。他念佛 干什么呢?"阿弥陀佛保佑我病好,阿弥陀佛保佑我病好,阿弥陀 佛·····"他并没有求往生,念佛只是为了保佑他的病好。最后也好不了了,"哎哟,阿弥陀佛,什么时候接我早点去吧!"就开悟了。

"名能悟物",只要愿往生,就算开悟了。因为三界是轮回的世界,众生像蚕蛹在茧子里包着,"哎呀,好暖和,好舒服"。它不知道自己马上就会被丢到开水锅里去,它如果知道,就会想:"不行!我得赶紧出去",就开悟了,它知道要出去了。

我们在三界中,天上地下,不断地在六道里轮回,没有开悟; 一旦想要出离三界,像蚕蛹,从茧子里变成一只蛾飞了出来,那就 开悟了,阎罗王就抓不住你了。

发起愿生心,愿意往生净土,这是不得了的大事啊!如果不是佛菩萨来到三界之内,天天对着你的耳朵喊"往生净土,往生净土……"你能想得起来往生净土、出离三界吗?压根儿就想不起来,还在做大梦:梦儿、梦孙;要房子、车子、妻子、儿子,然后为后辈做打算,为祖上找坟地,保佑子子孙孙……难道保佑子子孙孙在三界里轮回吗?娑婆世界的众生心胸狭窄、低劣。

能把这样冥顽不化的众生教育到居然愿意求生净土,愿意成佛,愿意发菩提心,阿弥陀佛真是最伟大的教育家!

我们的心量慢慢地开阔,愿意到净土去,这是一件伟大的事情。我们完全有理由相信,在这个世界,再怎么卑微的众生,只要念一声名号,只要起一个念头,愿意往生西方极乐世界,马上在佛的国土里,就会互相传播、赞叹说:"哦,娑婆世界有某某众生,居然愿意往生净土了耶!"十方诸佛都跟阿弥陀佛说:"给你点赞!

你教育成功了!这么一个铁疙瘩,这么冥顽不化的人,你居然让他 动心了,愿意求生净土了,你成功了!"

所以,十方国土,不仅十四佛国,无量佛国众生都愿意往生弥 陀净土,像下雨一般。十方诸佛也都往极乐净土推送,这就是不可 思议。

这是解释"悟"字。

#### 케ル

《释论》言:"如斯净土,非三界所摄。何以言之?无欲故,非欲界;地居故,非色界;有色故,非无色界:盖菩萨别业所致耳"。

《释论》就是《大智度论》,解释《大品般若经》的。

- "如斯净土",极乐净土是报土。
- "非三界所摄","观彼世界相,胜过三界道",三界收不了。
- "何以言之?"为什么呢?
- "无欲故,非欲界",在极乐净土,没有众生的欲爱,所以"非欲界"。只要有欲爱,就在欲界之内。
- "地居故,非色界",色界天没有地居,而居空中,但极乐净土 有极乐宝地,可以地居,所以非是色界。
- "有色故,非无色界","有色故",还有妙色,不是无色界,无 色界没有色相。极乐净土虽然是虚无之身、无极之体,但是也有妙 色成就,所以它不是无色界。

娑婆世界的欲界、色界、无色界,都无法形容极乐世界超过三 界的这种景象。

"以何缘由?盖菩萨别业所致耳",为什么能成为这样的净土呢?这是"菩萨别业所致耳"。就极乐净土来讲,这个菩萨是哪一位呢?是法藏菩萨。

"别"是指特别的;"别业"是指法藏菩萨个体所特有的、特别的清净业力所形成的净土,并不是跟其他人有共业。别业是和共业相区分的。

#### 共业

比如两个人一道走路,看到有位老人推车上坡上不去,上不去我去推,旁边人看见了,说:"你力量也不够,我俩一道推吧。"我们俩一道帮老人把车推上去了。那么,这个善的行为,将来感的果报,对我俩是共业。我俩将来在某件事情上,还要互相帮助,而且会有善的果报,因为我俩共同参加了,这是共业。如果有一百人参加,就是一百个人的共业;一万人参加,就是一万人的共业。

此土为杂染众生共业所感。

现在这个地球有雾霾,如果当初没有这个污染的共业,雾霾的空气你吸不着,因为你没有这个共业。我们之所以感受到热、冷、雾霾、水污染、空气污染、土壤污染,吃不到好东西,那是我们的业报。我们一定有这个共业,没有这个共业,决定能吃到好东西。

地球污染了,我们心里要忏悔:"我业不清净。" 这是共业。

阿弥陀佛的别业

别业是什么呢?

能神者神之耳。愿心庄严。

法藏比丘说:"彼诸众生,不能自救,何能救他;唯我一人,志 独无侣。"

四十八愿"设我得佛","我"就是一个人,没有两个我,哪有两个我?我就是唯一的一个! 法藏比丘一个人发这样的愿,要救度十方众生,这是他的别业。

往生极乐世界,完全是阿弥陀佛别业所成就,跟你没有关系!你就老老实实接受,不要以为"我自己还加一股劲"。你越加越麻烦,这是别业成就,不是共业,不要搞错了,"你看我修了很多,我在里面也有一份功劳",这就是不老实,不老实就有杂音,就没到极点,就不能一向专念。

## 释"深远"

悟之深,胜过三界道,直入涅槃界。

这一段是解释"深远"两个字。"梵声悟深远",为什么?因为超过三界,直达净土成佛。胜过三界道,直入涅槃界,这个悟得深、悟得远。如果在三界之内,就不深、不远。

"梵声悟深远,微妙闻十方","梵"解释过了,"声"解释过了, "悟"解释过了,下面解释"深远":次第是这么来的。

为什么深远?因为胜过三界道,"菩萨别业所致",这不是深远吗?

释"微妙"

底下解释"微妙闻十方"的"微妙"。

出有而有曰"微"("出有"者,谓出三有。"而有"者,谓净土有也)。名能开悟曰"妙"("妙",好也。以名能悟物,故称"妙")。是故言"梵声悟深远,微妙闻十方"。

"微妙","出有而有曰'微',名能开悟曰'妙'","微"就是细微、精微、微妙。

什么叫"出有而有"呢?"有"这个字,在佛教当中一般是不好的。三界十二缘起当中的有,就是有烦恼、有生死,是二十五有的众生。阿罗汉称为"无学",也是"无有",没有烦恼了,就是没"有"。三界称为"三有"。欲界、色界、无色界,欲界称"欲有",色界称"色有",无色界称"无色有",所以要度"有流","有"就是烦恼。

阿罗汉就是"出有",出有之后灰身灭智,他在寂灭境界当中 "出有",没了。

但是,菩萨形成的净土不一样,"出有而有"。 此上在有而有,故拙劣,执碍,冥顽不灵。 "出有"就是出三界之有,出众生幻妄之有。三界之有是虚幻的、轮回的、染污的、不净的。

那么来到净土呢?形成净土的庄严,是"而有"的"有",是 净土的庄严景象,一切都"有"的,叫"出有而有",这就是真空 妙有。

"'而有'者,为净土之有",这个"有",不是有烦恼,而是有功德、有智慧、有慈悲、有爱心、有菩提愿、有波罗蜜、有佛的名号、有佛的果位、有大悲心、有妙相庄严,"出有而有"。

如果以十法界来看,我们六凡法界众生都是穷人。人天也是亏的,都在六道里轮回,我们都是亏本户,每天都亏;地狱众生是最穷的,是贫困户。阿罗汉只管自己温饱,赚不了钱给人家的,打个平手;无生法忍的菩萨,不仅自己管饱,还有多余的粮食救济别人。阿罗汉对救济的菩萨说:"我已经够饱了,你们救济三界众生吧。"我们就是被菩萨救济的对象。

阿弥陀佛是法界首富,有很多功德法财。从这个角度讲,我们没有,佛就给我们,把净土的功德给我们,好房请我们住,好床也给我们。

净土的"有",都是好的,都是智慧清净光明。

"名能悟物",极乐净土的名声、阿弥陀佛的名号,能让众生开 悟佛性功德,愿求净土往生。

以上这些叫作"妙"。

#### ③辨义

前面说到"妙声功德",简单解释了文句,下面就一些节点研讨一下。

## 闻名欲生则生

"若人但闻安乐净土之名,欲愿往生,亦得如愿",有人看到会 觉得这不可思议,"听到安乐净土的名号,想往生就能往生了?"

确实如此。信顺弥陀救度的人,对这句话就能如实领纳,这样的念佛就是"称彼如来名,如彼如来光明智相,如彼名义,欲如实修行相应故"。杂行杂修的人,或者圣道门的人,或者一般社会人士看到这句话,会觉得是天方夜谭。所以,佛法是"如人饮水,冷暖自知",都是因缘,缘分到了,看了就相应,知道平生业成、往生决定。

佛法是心法,如果心的频率跟它不相应,文字放在这里也只是放在这里,根本产生不了共鸣。比如最简单的,佛说"人生是苦",这四个字理解起来并不难,但有的人看了,跟心就是不相应。如果对这句话有深刻的领悟,就算是领悟"四圣谛"的第一谛"苦谛"了。

## 释"声"

昙鸾大师解释说:"'声'者,名也;名谓安乐土名。"读到这

里,我就想到净土门特别重视名号,有国土名、佛名、本愿称名、称名往生、闻佛名号,但是这里说是"妙声"。"'声'者,名也",怎么不说"妙名"呢?后面说到阿弥陀佛的时候,"如来微妙声,梵响闻十方",也是讲声。"声"和"名"意义有类似、相通的地方,但是侧重点不同,所以表达的意涵是不一样的。

为此,我专门上网查了一下"声"到底是什么意思,解释了五点,我觉得特别好。

第一,"声"是声波的振动,有振动感。如果讲"妙声",它就有动感,会来触动众生的心。阿弥陀佛在那边振动,来碰触、震荡、震撼我们的心,感动我们。所以,极乐净土的名号来了,阿弥陀佛的名号来了,不是写了几个字放在那里,而是一种声波的振动,它有一种作用力,会震荡我们的心,感动我们,让我们欲愿往生即得往生。所以这个"声"非常好。如果讲"名",只是个静态的名字。

第二,"声"有消息的意思,比如"互通声气、声气相求"。它代表着消息,有能量、信息在里面。安乐国土的名、阿弥陀佛的名,叫"妙声",这个"声"来了,里面夹带了很多的信息,有阿弥陀佛的慈悲救度功德。它有消息给你:"你这里是苦的,我那里是乐的,你来吧!""声"里面有信息、消息。

第三,"声"是"说出来让人知道",比如"我声明",就是说出来让人家知道。极乐国土的名号、阿弥陀佛的名号来了,自然会讲法,有"说出来让你知道"的作用,这个"声"特别好。

第四,"声"是名誉。"声名、名声",美好的名声、名誉,这就跟"名"很相应了。

第五,"声"在古代指音乐、歌舞,有娱乐性。极乐国土的名号和阿弥陀佛的名号来了,让我们的心感到愉悦,所以"闻其名号,信心欢喜"。音乐、歌舞里面含着美好的乐音,用"声"表示。

另外,繁体字的"声"字下面一个"耳",意思是要用耳朵听的。所以,安乐国土、阿弥陀佛的妙声成就,传到此土来,我们要听。

## 一切抵不上这句名号

名能悟物,未必说法、闻法、思法、修法,然后取悟。千 言万语,不如一名;

"名能悟物","名"能够让众生开悟。此土众生的知见特别多,要通过说法、闻法、思法、修法,然后才取悟,而且也不一定都能取悟,非常麻烦。但是净土门,只要听到安乐国土的名号、阿弥陀佛的名号,"名"就能让我们开悟。所以,我们在这里学其他的,千言万语抵不上这句名号。

大家如果能念南无阿弥陀佛名号,愿生西方极乐世界,就是 开悟的人。阿弥陀佛救度众生,未必像娑婆世界这样,要去理解、 思维,而是直接以名号救度众生。

六度万行,不如一名;八万法门,不如一名;三祇苦修, 不如一名。 六度万行都总摄在一句名号当中。比较而言,这个名有最大的摄受力、总括力。八万四千法门未必能悟,这个名你就能悟,三 祇苦修也都在这之内。

一切音声、名相、言辞、辩才、理论,总摄一名。真正一 音说法。

阿弥陀佛的名号,安乐国土的名号,虽然是一个名,但是一切的音声、名相、言辞、辩才、理论都在这个名之内。别看这是一个名——"南无阿弥陀佛",整个法界所有的编码都在其中。

我们经常赞叹佛,"佛以一音演说法,众生随类各得解"。这个 名是真正的"一音演说法",拿"南无阿弥陀佛"这一个声音就可 以讲法了,到哪里就讲这一个声音,所有的都在里面了。

# 人都好名

在娑婆世界,有很多人很好名。关于名的词汇,有"求名、好名、贪名、盗名、争名夺利"。大家都希望有个好的名字,有时候为了能够吸引人的眼球、抓住人的耳朵,恨不得把脑袋都想破了。比如现在上网,都要先注册,商标也是名,也要注册,要保护,好一点的名字几乎都给取完了。

# 名是招牌,名能召德

名字也叫招牌,确实重要。什么叫招牌?就是写着名字的牌子 挂在门头,用来招揽顾客,把人气带旺。比如每个饭店、商店都有 自己的招牌,有"百年老字号"这样的老招牌。

名能召德。名字挂在门头,就有一种召感的力量,就能把顾客招来。连娑婆世界的名字都有召感的力量,何况阿弥陀佛的名号呢?阿弥陀佛的名号,召感力量会更强大。

每个人的名字,也是自己的招牌。名字叫得不好,召感来的就不好。所以,人人都想取个好名字。

## 如何起好名

什么样的名字是好的名字呢?

首先,名字的意向是正面、喜庆、吉祥的,意义要好。我们取名字,不管是别人叫还是自己用,如果给人的印象是正面、吉祥的,就会引导人的心念走向正面和吉祥,会增长我们的福报。名不正则言不顺,名正言顺是很重要的。

其次,名字要普及化,尽量不用生疏字。如果这个名字别人看见之后,还要查《康熙字典》,现代字典都查不着,肯定不能普及。

另外,名字音节要响亮,要让人感觉和平。像佛的名字,一听 就感觉很舒服。

## 佛名有功德, 熏染我们的内心

龙树菩萨在《易行品》中列举了一百多尊佛的名号: 莲华香佛、旃檀香佛······。作佛事念那些佛名也有功德,佛名号一念,就

能熏染我们的心。

## 娑婆多恶名,产生所知障

此土多恶名、劣名、染名、污名、罪名、虚名、假名,累物、障物、迷物,所知障,死于句下,执于概念,为名所牵,为名所累。

我们世间的名称,多是恶名、罪名,粗名、劣名,染名、污名,虚名、假名;极乐世界安乐国土的名,是净名、善名,真名、实名,功德名、妙名,是妙声、梵声、清净声、真实声。

娑婆世界的名,会累物、障物、迷物,会让我们的心被名相拖累,被名相覆盖,产生"所知障";会迷惑住我们,让我们在名相里玩弄名词。我们就会被名相迷住,障碍住,被套在里面,想出也出不来:即便学习,也是死于句下,执于概念。

# 佛法大圆镜智,一切了了明知

佛菩萨的思惟不是靠名词概念,而是靠大圆镜智。佛有四智: 成所作智、妙观察智、平等性智和大圆镜智。

第一,成所作智。眼耳鼻舌身前五识,转识成智,就叫成所作智。"成所作",想什么就成什么。

第二,妙观察智。第六识意识转为妙观察智。

第三,平等性智。第七识我执的"末那识"转为平等性智。

第四,大圆镜智。第八识——阿赖耶识转为大圆镜智。

佛了解万事万法,用"大圆镜智"一照,过去未来、此界他方,全部都了解,不用靠名相来讲,直接证悟诸法体相:真如是诸法本来体相,在寂灭境中,一切了了明知。

#### 娑婆世界为名所牵, 为名所累

在娑婆世界,每一个人、每一件东西,如果不贴个标签,都没办法开口说话。"那个那个,把那个拿来。""什么?""那个,我忘记了叫什么,把那个拿来。"这怎么能拿得来呀?一定要安一个名字——"把剪刀拿来"。

有时候跟别人说话,"谁呢?"想不起要说的人的名字,旁边的人急得出汗,"到底是谁?"说不出来,"就是他!"就是想不起来他的名字。

所以,在这个世间若是没有名,或者不靠名,根本就没办法说话、思维、做事,累得很。

这就是娑婆世界, 为名所牵, 为名所累。

## 安乐国土名能悟物,不隔实相

名即实, 故能悟物, 不隔于实相, 当体即真。

安乐国土的名、阿弥陀佛的名,是实相;娑婆国土的名,是概念,已经离开了事物的本体,成为孤立的、碎片化的、固化的、有形化的、静态化的概念。"名"与"实"、"名"与"法"是分开的,名实不符。

阿弥陀佛的名,本来就是实相法,和我们的名不一样。不能按照娑婆世界的思维来认为,"不就是一个名吗?"不是这样的,阿弥陀佛的名是实相法。

只要多念阿弥陀佛的名,自然就能开悟,念别的名就不行。因 为阿弥陀佛的名号能熏染我们,"如染香人,身有香气"。佛名号、 佛的国土名号,就好像旃檀妙香一样,只要口中称念、心中忆念, 身上就会有功德香的妙香之味。

#### 何以此土众生闻名而不悟

名能悟物,何以此土众生有闻而不悟者?

"名能悟物"。安乐国土的名,能让众生开悟;阿弥陀佛的名号,也能让众生开悟。开悟的标志就是"愿生弥陀净土,专称弥陀佛名"。

"何以此土众生有闻而不悟者?"为什么我们此土的众生有闻而不能开悟的呢?虽然听到了,但不愿往生,还求身体好、求发财,这不是没有开悟吗?"名能悟物"的作用在哪里呢?

闻而不悟,有几个原因。

非常之言,不入常人之耳。

第一,"非常之言,不入常人之耳"。什么叫"非常之言"?诸佛的名号,不是常规的语言,是"非常之言",要佛的耳朵才能听得进去。有的人虽然听了,但是他没听进去,还在耳朵边上。

闻而能信,此人具佛耳,多善根福德因缘,究竟必令闻

信往生。

所以,能够听信南无阿弥陀佛六字名号,能够由耳入心的人, 真是耳根清彻!

任何时候听到不好的声音,只要有名号在心中,不好的声音 自然就给排除了。虽然我们的功夫不够,但是名号具有这样的 功能。

所以,如果能闻信名号、闻而入心的人,非少善根福德因缘,被赞美为"人中芬陀利华"。

有的人虽然听到了,暂时还挂在耳边,还没有愿生西方净土,但最终还是要进去的。因为佛名是声,会往心里振动。佛在《大经》"三誓偈"中有这个愿望:

我至成佛道, 名声超十方,

究竟有不闻,誓不成等觉。

"我至成佛道,名声超十方",我要成佛了,我的名和声超越十 方一切诸佛,在十方法界当中振荡,一定要让众生都能听到。

"究竟有不闻,誓不成等觉",十方法界当中,如果有人没听到 我的名号,我就不成佛。

第二,耳目不明。"闻"也有初闻期。听到了,先求发财也算 "闻",不过还没有闻进去,慢慢会深入。"我若成正觉,立名无量 寿,众生闻此号,俱来我刹中。"通通都能往生,不过,时间各有 早晚。

对佛的名号闻而不信,不能入心:见到六字名号,见到阿弥陀

佛的形象,不知道与自己有何关系,不知道这尊佛是救度自己的佛,不知道依靠他可以往生西方极乐世界,产生不了好乐心和信心:这就是耳目不明。

在《大经》里,弥勒菩萨听到释迦牟尼佛宣说无量寿佛的声音 之后说,"耳目开明,长得度脱······复闻无量寿佛声,靡不欢喜, 心得开明"。连弥勒菩萨都说"耳目开明",耳朵也开了,眼睛也明 亮了。

闻到佛的名号,我们凡夫的六根才转进。我们学习净土三经 和祖论妙典,越学越觉得这句名号的尊贵,它的功能力用不可等 闲视之。要多少善根福德,才能听闻到这句名号!

龙树菩萨《大智度论》说:

譬如有人,初生堕地,即能日行千里,足一千年,满中七宝,奉施于佛;不如有人,于后恶世,一声称念阿弥陀佛, 其福胜彼。

末法时代,有人用三千大千世界的七宝供养佛,有人只念一声"南无阿弥陀佛",两者相比,后者所得福报胜过前者。

钱财怎么能和六字名号相比?很多人认为"念佛功德有多大? 我花钱建寺院,这功德才大!"花钱建寺院的功德,有三千大千世 界七宝那么多吗?直接供佛了吗?没有。

只有信仰这个法门的人,才真正明了龙树菩萨所言不虚。事实的确如此,不是用那些话表扬、鼓励、赞叹念佛。因为凡夫所修的都是有漏、有为、有相的善法,是相善;名号是无漏、无为的实

相法。这怎么能比?

我们虽然没有开悟,只要能够相信名号是实相法,能够一向 专念,确实是不于一佛、二佛、三四五佛所而种善根,而是于无量 佛所种诸善根,确实是"多善根福德因缘",不赞为"人中芬陀利 华"都不行,所以,恭喜各位念佛人!

第三,种性不同。我们不要跟世间人比,种性不同,怎么比?

老鼠就会打洞。如果比打洞,天龙能比得过老鼠吗?天上的飞龙沦落在老鼠窝里,打洞比不过老鼠,但它是龙种,行云布雨才是它的本分。结果它忘记自己是条飞龙了,想跟老鼠学,"你看,老鼠多聪明,会打洞,会偷鸡蛋!"这多么可悲啊!

世间人的分别念特别重,会写,会讲,会谋划,会算计,我们念佛人跟他们比这些干吗?我们像天上的龙,要念佛往生西方极乐世界,眼睛怎么会看着他们呢?挣钱,炒股,不要比这些。我们会念佛就行了,这是大本领。大智若愚,大巧若拙,好像我们笨笨的,只会念"南无阿弥陀佛"六个字。这是种性不一样。是龙种,干吗要学老鼠呢?所谓"虎豹生来自不群",我们就念南无阿弥陀佛。

我们念的这句名号是法界真言,是极乐世界真正的原声。其他千言万语,都是娑婆世界的声音。即使是佛经,也是翻译成娑婆世界的语言,是指月之指,并不是月亮本身。这句名号就是月亮本身。那能比吗?不能比!

我们能有这样的愿心,能有这样的信心,能有这样的根性,能

专念南无阿弥陀佛,这绝对是靠缘分,绝对是种性。我们跟阿弥陀佛就是有缘,这句名号念得很法喜。有的人就念不下来,这就是种性不同。

吃草, 牛就能吃得下; 老虎就没办法吃, "这草怎么吃?"

我们念佛号就很吉祥、很欢喜,其他人就做不到。这就是根机不同。根机不同,不要强行劝化,因为很麻烦、很困难。不是他不愿意学,是根机不同。

如果一定要让老虎吃草,对它来说是一件很残酷的事情。"老虎,这草有营养,你吃吧!"老虎说:"不,我祖祖辈辈传下来都是吃肉的,吃草怎么能吃饱?"它不能相信,因为种性不一样,无法相信。

让人天种性求出离,对他们来说挺费力;让声闻种性发菩提心,也挺费力,只有阿弥陀佛才能调伏他们。目前是圣道门的根性,现在叫他专修念佛,也有点为难。

念佛的根性,去搞人天法也为难,摇头:"人天法,非吾所好也;声闻法,亦非吾所好也。""如来清净智海,不宿二乘杂善中下死尸"。圣道门菩萨行,"三祇修福慧,百劫种相好",非吾所好也。

"非吾所好",不是我们所喜好、所能做的。我们就喜好这句南 无阿弥陀佛,专念这句南无阿弥陀佛,我们就是佛种,成佛的种!

# (12) 主功德

下面学习"主功德成就"。

正觉阿弥陀, 法王善住持。

#### ①来意

前面说了"光明""妙声"。"光明"能够"除世痴暗冥",它的根由是什么呢?"梵声悟深远,微妙闻十方"。"名能悟物",它的根源在哪里呢?

既知名声,须知名声之主。名声来由,谁为主,谁为 增上。

前面讲"须知名声之主",名声的来由,名声的主人是谁?谁 为主,谁为增上?这里就要讲"主功德成就"。

# "主"为什么也纳在国土庄严中

这里有一个疑问:十七种功德庄严都是讲国土的,这一句明明讲"主",就是讲佛,为什么也纳在国土庄严当中呢?

虽言主,譬如主画山水,配以人物,犹是山水画,非人 物画。

虽然是讲佛,但是为讲国土而服务的。打个比喻,我们画山水 画,虽然山水画里画了两个人物,也不叫人物画,还是叫山水画, 而所画的人物,仅仅只是为了显示山水的宁静而已。

"国土庄严"就像一幅山水画,虽然也讲到阿弥陀佛,但全然是为了烘托国土的。因为这个国土不是一般的国土,是"正觉阿弥陀,法王善住持"的优胜国土。

## 此句通二十九句

此一句通十七句,乃至二十九句。愿心庄严为因净,法 王住持为果净。二十九句皆互通互含,尤其清净、性、主、不 虚作功德,总摄一切德。

"正觉阿弥陀,法王善住持",此句不仅通十七句,同时也通 二十九句,整个国土的三严二十九种功德庄严,都是由此句才能 成就,才有效果和作用。

《往生论》里说三种成就"愿心庄严"。"愿心庄严"是讲因净,就是法藏比丘在因中发的种种大愿,而庄严国土;"正觉阿弥陀,法王善住持","法王住持"就是果上清净。"愿心庄严"和"法王住持",这两句可以配对着来理解。

二十九句庄严功德,每一句之间都是互通互含、义理相通的,但是其中的"清净功德成就""性功德成就""主功德成就"和"不虚作功德成就",这几句更加明显,能够总摄一切功德。

# 简单回顾

我们可以来回顾、思维一下。

比如第一句"观彼世界相,胜过三界道"。极乐世界之所以能胜过三界道,是因为"正觉阿弥陀,法王善住持"。

第二句"究竟如虚空,广大无边际",极乐国土的"量",也是因为"正觉阿弥陀,法王善住持"才能成就,以无量为"量"。

同时,"究竟如虚空,广大无边际"也是含对各句的。"量"成就,不仅仅只是讲虚空而已,在极乐世界,即使一朵莲花,也是想大就大,想小就小;一滴水也是同样的,所有的"量"都是以无量为"量"。

菩萨有"一时遍至德"和"不动遍至德",这也是"量功德成就"。在极乐净土,菩萨虽然没有动,但已然超越了时空:一念就超越了时间和空间,不动而遍至一切国土。阿弥陀佛的"量功德"成就以后,时量和空量是突破性的,不受任何限制。

所以,在菩萨四种功德中,就有"量功德成就"。"量功德成就" 的根本原因就来自"法王善住持",法王之善住持其中。

娑婆世界就没有"量功德成就",桌子就是桌子,房子一百平 米就是一百平米,身高一米七零就是一米七零。高也高不了,低 也低不了,大也大不了,小也小不了,一切都定型了,所以,"量" 就是不自在、不自由,把人捆住了,多可怜啊!极乐世界的菩萨 不一样,想高就高,想低就低,想大就大,想小就小,一切自在 无碍。

第三句,"正道大慈悲,出世善根生"——"性功德成就"。"正道"与"正觉","出世善"与"法王善",这里是很配的,"正道大慈悲,出世善根生",极乐净土显现在果上就是"正觉阿弥陀,法王善住持",只是因和果不同,义理是一样的。

这样来看就很丰富,有层级感。

#### ②释文

我们来看文句, 先消释经文。

#### 愿心庄严

此二句, 名"庄严主功德成就"。

佛本何故兴此愿?见有国土,罗刹为君,则率土相 啖;宝轮驻殿,则四域无虞。譬之风靡,岂无本耶!

"佛本何故兴此愿?"这是讲"愿心庄严"。当初为什么发这样的愿呢?"见有国土,罗刹为君,则率土相啖;宝轮驻殿,则四域无虞。譬之风靡,岂无本耶!"文辞很优美。

当初法藏比丘以法眼遍照二百一十亿诸佛国土,看见有的国土"罗刹为君"。"罗刹"就是恶鬼的总名,"罗刹为君"就是国土是暴君独裁。

"率土相啖",一个国家如果没有好的君王,整个国土之内就会互相残杀、掠夺,你攻杀我,我攻杀你。因为君王就是暴王,喜欢烧杀掳掠,又不爱护民众,国土当然就不得安宁了。

"宝轮驻殿"代表明君圣主——宝轮王,"宝轮"指代转轮圣 王,转轮圣王出世就有轮宝,有四种转轮圣王:金轮王、银轮王、 铜轮王、铁轮王。

"宝轮驻殿"代表有好的君王,他爱护百姓,在他的国境之内, 人民都过得非常好,安居乐业。"四域"就是东西南北,代表整个 国土之内;"无虞"就是没有不安全的因素。

譬之风靡,岂无本耶?上行下效,上有所好,下必效之。 上梁不正下梁至。

"譬之风靡,岂无本耶!"打个比喻,就是风吹过来,草就要伏地,这是有来由的。"本"就是来由。就像"风行草偃",比如上面的人是风,下面的人就是草,也就是上有所好,下有所效;上面一个政策,底下就都效仿;上面一鼓励、一号召,下面就都跟着去。

这里也是为了说明所有这一切的本源,是因为"正觉阿弥陀, 法王善住持"。法王像风一吹,底下所有的功德如草倒伏,顺着风, 显示这样的形象,所以列举了两个世间王的例子,用世间王来说 明法王。

是故兴愿:"愿我国土,常有法王,法王善力之所 住持。"

常有法王: 若取灭度即不能住持, 如释迦佛。此明真净报土。

县鸾大师解释的时候,加了"常有法王"这句话。为什么要加?"常有法王",如果从偈子看,看不出来,这是从"住持"这两个字来的,如果法王都灭度了,还怎么住持?真实清净报土,法王要能住持,就一定是无量寿,所以,阿弥陀佛是无量寿,"常有法王",法王是不入灭的。

"法王善力之所住持","法王善"来住持这个国土。

#### 法干善

法王善:正觉善、正道大慈悲、出世善,具说为佛八德。

"法王善"是什么善呢?就是"正觉善",不是世间的五戒十善。五戒十善和法王善相比,太染污、太低劣、太恶了。法王善是清净善、正觉之善。

这里说"正觉阿弥陀法王善",底下说,安乐国为正觉善所持。 "法王善"也是"正道大慈悲,出世善根"的出世善、正道善、大慈 悲善,这两首偈子可以连到一起。

具体说,"法王善"就是二十九种功德庄严当中佛的八德,佛 的八种功德就是法王之善。

# 法王善力

法王善力:佛本愿力。三愿的证。"缘佛愿力故,十念念佛,便得往生"。

"法王善力之所住持","法王善力"是什么?就是佛本愿力。 "观佛本愿力,遇无空过者,能令速满足,功德大宝海"。因为有这样的法王善力,也就是佛本愿力的住持,所以"遇无空过者",道理都在这里。

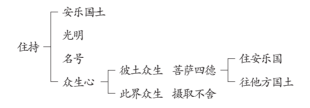
## 住持

"住持"是什么意思?这里的"住持"不是指寺院的大和尚,现在虽然也用这个词,但那是假借引用过来的。"住"是安住,"持"是保持。安住之内,保持在一个良好的状态,这叫"住持"。

寺院大和尚是寺院的住持,住在寺院,要操心,持守寺院,海 众安和、修行得法。如果大家都住得安乐,修行进步,这就是"住 持"。如果住持自己也乱糟糟,那就不能"住持"了。

住持:安住其内,以大爱心大念力保持,使不堕、不坏、 不散、不失,常新、常荣、常生。

极乐国土的"住持"是阿弥陀佛,"正觉阿弥陀"法王之善安 住其内,以大爱心、大念力住持。



阿弥陀佛这种善,遍布在极乐国土,每一毛尘、每一滴水都充满了佛的大念力、大爱心。以念力、以爱心来持守,保持极乐世界(涅槃界)这种功德不堕落、不败坏、不散失,一切都是常生的,常新、常荣,有生命力,这就是法王善力之所住持。

人体无神识住持即坏,有神识住持故有自我修复力。种

子亦赖种力住持。力竭不能持,即弃而不住,坏死。

像我们人体要靠神识来住持。如果没有神识,人体就败坏了, 划了一个伤口就烂掉了;有神识住持,人体才有自我的修复力。身 体很奇妙,大脑好像没有动,吃下食物自己就消化了,这是因为有 神识住持的作用,食物才能消化。

种子能发芽,也是因为有住持力的作用。当初就是一颗小豆子,过了一年、半年,下雨遇水,它就发芽了,这是因为有种子的力量在住持;种子过了一年两年,如果住持力散落了,比如种子被烧焦了,或者时间长了,住持力耗散了,衰竭了,力量不够,它就不能持,它就废了,就没用了。

"持"就是端住,拿在手上持得住。要有力量才能持得住,不 然一放手就掉下来了。

人体仗神识、神经系统住持;组织仗指令制度住持;安 乐国土,仗佛正觉光明、大爱心念力住持。

神识住持在人体当中,靠的是神经系统,有什么活动,它立即就能反应过来。如果哪里被虫子咬了,手自动来挠挠痒,就是靠神经系统这种自然的功能。

一个社会组织也是这样,靠制度、指令来住持、运行,组织才不坏,才能有生命力。如果没有制度、章程、指令、领导和组织架构,怎么住持?一切都乱了,没法做事。这个"住持"有作用。

阿弥陀佛住持不靠指令,也不靠神经系统。靠什么?靠无量 光,靠念力。这种大爱心、大念力也就是光明,遍至每一个角落, 佛的住持是"正觉光明", 完全不一样。

"住持"者,如黄鹄持子安,千龄更起;鱼母念持子, 经栄不坏。

"住持"是什么意思? 昙鸾大师举了两个例子。

## 黄鹄持子安,千龄更起

"黄鹄持子安","持",就是住持,"子安"是一个人的名字, 黄鹄(鹄通鹤)怎么持子安?这里列了两个解释:

第一个解释,子安曾经救过一只黄鹄,他死了之后,这只黄鹄 每天都飞到子安坟头鸣叫,"子安,子安!"

黄鹄不希望主人死掉,以它感恩、报恩的念力,天天呼喊他,保持他。就这样喊了三年,子安活了。这就是念力,用这样的例子就是要说明,连一只黄鹄鸟都有这样的念力,阿弥陀佛的念力还得了吗?我们也是在六道里无量劫地轮回,阿弥陀佛天天喊:"南无阿弥陀佛,南无阿弥陀佛……"用南无阿弥陀佛六字名号持住我们,让我们的佛性不散失。总有一天,阿弥陀佛的念力把我们喊醒了,我们的佛性苏醒了,就往生西方极乐世界。

还有一个解释,出自西汉刘向所撰的《列仙传》:

《列仙传》曰:陵阳子明钓得白龙,放之。后五年,龙来 迎子明上丹阳陵阳山,一百余年乃得仙。山高一千余丈。又 有子安,仙人也,来就子明,二十年,一旦忽死,因葬山下。 常有黄鹄栖其处树上鸣,云子安子安也。 这个解释是说子明是仙人,"子安来就子明",子安向子明学仙道。二十年后,有一天子安突然死了,"因葬山下,常有黄鹄栖息树上",鸣叫"子安、子安"。

这只黄鹄也不是一般的黄鹄, 大概是仙鸟之类的吧。

## 鱼母念持子,经泶不坏

"鱼母念持子,经泶不坏",这是什么意思呢?"鱼母"就是鱼妈妈,"鱼子"是鱼妈妈产的卵,"泶"是夏天有水、冬天没有水(冬天枯水期水退了,到夏天又涨起来了)。鱼妈妈夏天产下鱼子,冬天水枯竭的时候,鱼子还没有孵化成小鱼。按理说,没有水鱼卵是会死的,但鱼母心里会念着它的鱼子,鱼子就被鱼母的念力所持,即使没有水,鱼子也不会坏。到第二年夏天涨水的时候,小鱼都孵化出来。鱼母的心念就有这样的护持作用。

# 菩萨如果不为诸佛所念, 善根朽坏

菩萨如果不为诸佛所念,善根朽坏;如同鱼子不为鱼母所念,坏烂不生。

诸佛如来善护念诸菩萨,善辅助诸菩萨。我们凡夫的善根也 是靠诸佛如来的慈念力来护念的,不然就很容易坏掉,造恶非常 易,行善非常难。要持得住善根,自己没这个力量,就要靠佛菩萨 的护念力。

婴儿啼哭, 置母衣则不哭。

比如小孩不睡觉,在那里哭闹,如果妈妈不在,就把妈妈的衣服拿过来放在旁边,他马上就不哭了,这也是母亲的慈念力具有这样的护持作用。

## 我等得具善根,皆蒙弥陀诸佛慈念力

我等得具善根,得生为人,得闻佛名,愿生净土者,皆 蒙弥陀诸佛慈念力。

我们能够生而为人,能够具有善根,得闻佛名,而且闻而深信,愿生净土,这都是靠弥陀、诸佛的慈念力。如果没有弥陀、诸佛的慈念力护持,像我们这样的地狱种子,善根怎么能存活下来?就像一粒种子,周围都是五千度高温的火,这粒种子能保留住吗?

我们的善根,小小的一点,嫩得不得了,旁边三恶道贪瞋痴的水火,都是五千度、五万度的高温,如果没有佛菩萨的慈念力,早就被烧焦了,还有什么善根,怎么求往生?一切就都没有了。所以,都是靠佛菩萨的慈念力,把我们一层层地保护着,贪瞋痴的水火才不会把它毁掉。今生愿意往生西方净土,这是靠佛的慈念力。

# 初出家即离师离教团, 善根速朽

初出家即离师离教团,蒙师佛慈念力弱,善根速朽。多联系,由事关心,即常蒙护念。

还有一些初出家众,包括我本人,我们在世间,一方面靠诸佛菩萨慈念力,一方面靠师父的慈念力,师父忆念你,就感到很安稳。

昨天有人说:"有师父真好!"那当然啦,出家人没有师父,就像世间人没妈一样,就是孤儿一个。有的人拼了命要离开师父,拼了命要离开道场,这就是没智慧,这就得不到师父慈念力的护持。

当然,外派出去的是工作需要,那不一样。为什么外派出去的容易成功,自己出去的就不容易成功?因为外派出去的,与教团、与师父之间有念力,教团的爱心和师父的慈念能够护持到他。他跟教团有工作上的交往,他要向师父汇报工作,有事情师父也会跟他交流,也会关心他,这就是慈念力。

自己跑出去的就断了根,就没有了教团和师父慈念力的护持。 善根在外面暴露久了,很快就会朽坏,不还俗就算不错了。

徒弟出去了,师父就挂心、操心,真是这样。

自己离开了,师父的慈念力就遇不到,佛的慈念力也很弱。我们初学佛,还是要通过善知识、通过师父去认识和学习佛法,不然,佛法的善根就得不到护持。经书没人讲,看又看不懂;然后念念佛,念了没味道;遇到人事关系,也不会处理,又不好意思见师父。发心建道场,因为没有教团和师父慈念力的护持,没有本钱就会去攀缘,这样往往导致善根速朽。所以,不要自己离开教团和师父。即使被外派出去,也要跟教团、师父、师兄弟多联系,互相之

间和合增上,这样就能常蒙护念。

## 佛不许大阿罗汉独立外化.

佛不许千二百五十大阿罗汉独立外化,常摄身边,慈念故。

不要说我们一般人,就是对大阿罗汉,释迦牟尼佛也是这样的。《观经疏》里就有这样的例子,《圣教集》第498页倒数第4行。

问曰: 未审此等外道, 常随佛后, 有何意也?

答曰:解有二义,一就佛解,二就外道解。

先看佛解。这些大阿罗汉,原来是学外道法的,邪见很深厚。虽然现在跟着释迦牟尼佛学习佛法,证得了阿罗汉的果位,但是佛仍然不允许他们随便出去,而是把他们留护在身边。为什么呢?

就佛解者:此诸外道,邪风久扇,非是一生,虽入真门, 气习犹在;

他们虽然跟着佛证了阿罗汉, 但还有外道的习气。

故使如来知觉,不令外化,畏损众生正见根芽,恶业增长。

不让他出去独立地教化众生,领在身边。为什么?因为他们还有外道习气,有人要发菩提心,要起行菩萨道,他们可能就会说"哎,太难了!我当年修的时候就挺困难,你还是修小乘吧",众生正见根芽就被损坏了。

此世后生, 不收果实。为此因缘, 摄令自近, 不听 外益。

释迦牟尼佛慈悲,把这些大阿罗汉都摄放在身边,不让他们随便出去教化众生。

当然,也不是一切不许,只要是得到佛威神加持的大阿罗汉, 也是可以出去教化利益众生的。

举释迦牟尼佛摄受诸大阿罗汉的例子,是想说明佛力护持的 重要性。

在这方面,净土法门就挺好,一方面我们平时多念南无阿弥陀佛六字名号,就会得到阿弥陀佛的慈念力护持,再就是平时多跟同门善知识、同门师兄弟相互亲近。

# 为什么要办微信公众号

像我为什么要办这个微信公众号呢?目的也是慈念力故。法 门里这么多人,没办法跟大家一一沟通交流,即使打电话也不行。 那怎么办呢?就办个微信公众号。经常在上面说一些话,写一些文章,向大家汇报、沟通。不光同修的莲友们,还有我们的法师,如 果经常读微信号里的内容,就会感到比较安稳。如果不学习法义, 微信号里的文章也不看,那你就在外面漂着。到后来见了面,本来 是一家人,却说外行话,心疏远了,话也说不到一起。因为家里发生什么事都不知道,把家乡话都忘了,非常生疏。

## 极乐世界一切都是正觉

"正觉阿弥陀,法王善住持","善",不是动词,不是法王善于住持,而是形容词,法王之善来住持。读诵这些偈子,会增强我们的信心,给我们非常大的力量,让我们能踏实地了解极乐净土的庄严、功德、利益。

## 安乐国为正觉善持, 其国岂有非正觉事耶!

昙鸾大师解释得非常简略,干脆,利落,很有力度。安乐净土 是阿弥陀法王正觉善住持的,那里怎么会有非正觉的事情呢?一 切都是正觉。

县鸾大师判极乐净土是报土,完全是佛的境界,同时说明极 乐世界依正主伴,不管是正报还是依报,都是同一正觉、同一涅槃 的境界。

极乐世界的每一朵花、每一滴水、每一棵树、每一只鸟、每一首音乐,都是佛变化出来的,一切都是正觉。《阿弥陀经》说,极乐世界的鸟、树、风、光、乐,"皆是阿弥陀佛欲令法音宣流,变化所作"。鸟是正觉鸟,不可小视。

正报人天、声闻、缘觉,是正觉人、正觉天、正觉声闻、正觉菩萨,也就是佛。这里的"正觉",就是"若不生者,不取正觉"的正觉,是法藏比丘成佛,是无上正等正觉,是正觉阿弥陀法王之善所住持的,不是一般声闻、菩萨的境界。

我们到极乐世界, 依报的环境, 正报的众生, 不管是主佛阿弥 陀如来, 还是菩萨伴侣, 都是同一正觉, 同一涅槃界, 完全是佛的

境界。

"安乐国为正觉善持, 其国岂有非正觉事耶!"这话说得多干脆!从这一句可以看出, 昙鸾大师判极乐净土是报土。

正觉华、正觉树、正觉水、正觉风、正觉光、正觉音、正觉香、正觉香、正觉衣、正觉人、正觉天、正觉声闻、正觉菩萨、正觉阿弥陀。

"正觉华化生",极乐世界有正觉花。

正觉树, 就是菩提树。娑婆世界的菩提树只是一棵树而已。

正觉水,水也讲法,可以讲诸波罗蜜,讲菩萨灌顶大法。

正觉风,风一吹来,就开悟,就成正觉。

正觉光,光一照也成正觉了。

正觉音、正觉香,还有正觉衣。飘下来的衣服是正觉之衣,穿上就成佛了。

这所有的一切,是一个性质,都是最高阶位,只是显现有依报、有正报,有人天,有菩萨、声闻等等。

行住坐卧,扬眉举目,六根对六尘,皆是正觉事。

在极乐净土,任何众生行住坐卧,举眉扬目,六根对六尘,都 是正觉之事。眼睛看到的,耳朵听到的,鼻子闻到的,舌头尝到 的,身体碰到的,大脑想到的,总之只要一接触,通通都开悟,都 是正觉。

在娑婆世界, 六根对六尘, 都是染污的、系缚的。

#### 以正觉善为往生善

若不生者,不取正觉。以正觉善为往生善。安乐国为往 生善持,其国岂有非往生事耶!一花一木一滴水,思维观察 皆得真实功德,皆得往生。

这里的"正觉",就是第十八愿讲的"若不生者,不取正觉"。 "正觉善"也就是"往生善",相互可以替换的,两者是对等关系。 在佛那边是正觉,在我们这边是往生。就像天平,一边是往生,一 边是正觉,两边是平等的。所以,这句话也可以说为:安乐国为往 生善所持,其国岂有非往生事耶!极乐世界的一花、一木、一滴水 都能让我们往生,哪一物不能让人往生呢?

娑婆世界的善能让我们往生吗?"随缘杂善恐难生"。

要往生西方极乐世界,必然要靠极乐世界的莲花,靠极乐世界的名号。"梵声悟深远,微妙闻十方",哪有非正觉之事耶!决定往生。

我们从一花、一木、一滴水,思维、观察极乐世界功德,皆得 真实功德。有真实功德,就决定往生阿弥陀佛的净土。

正觉善、法王善,最高阶位的善。

昙鸾大师说的"正觉善",是最高的善,也称为"法王善"。法 王善就是佛的善。

五戒十善(颠倒善,五恶趣)、声闻善、菩萨善、法王善(出世善,大乘善)。

善可分为几个阶位:人天善法,是五戒十善;声闻善,是四谛、十二因缘法;菩萨善,是六波罗蜜;法王之善,就是佛果圆满。

人天善跟菩萨善、阿罗汉善比,那就算恶,叫"横截五 恶趣"。

人天善是颠倒善法、"颠倒善果"。很多人把人天善当作宝贝。 穷人就这样,家里好不容易有一个土豆,赶快拿到大富人家门口 炫耀:"看我的土豆,多好!"还看不起他人,"你的摩尼宝珠算什么, 看我的土豆"。

念佛,就是摩尼宝珠。那些修人天善的人说:"念佛算什么,看我的人天善!"这就是穷人。呜呼诸子,实可痛心!哀哉诸子,没见过真正的法王善。法王善就是南无阿弥陀佛。

在二十四行偈子中, 讲到善有几处。

第一, 出世善:"正道大慈悲, 出世善根生"。

第二,大乘善:"大乘善根界,等无讥嫌名"。

第三,法王善:"正觉阿弥陀,法王善住持"。

这都是同一阶位的。"法王善"就是"出世善","出世善"就是"大乘善","大乘善"就是"法王善"。这不是一般的大乘善,也不是一般的出世善。一般的出世善,阿罗汉就够了;但是在净土,必须是大乘善。一般的大乘善,六波罗蜜就够了;但是在净土,是法王正觉之善。这是不一样的。

## (13) 眷属功德

如来净华众,正觉华化生。

#### ①来意

从"光明成就"到"妙声成就",光明和妙声属于谁呢?属于法 王。"正觉阿弥陀,法王善住持",才有这样的光明,能够"除世痴 暗冥":才有这样的妙声,"梵声悟深远"。

"法王善",以法王之善度众生,得到的结果就是第十三首偈 子所讲的"眷属功德成就"——"如来净华众,正觉华化生"。

"如来"就是法王。"正觉"就是"正觉阿弥陀"。"正觉华",极乐净土的一切都是正觉之事。"华",是莲花,也代表正觉,极乐净土尤其以莲花作为代表。

既然了解了正觉法王,就要了解他的眷属,这是次第关系以及来意。同时,也说明阿弥陀佛法王正觉之善,能够成为正觉的莲花,以及度化众生所得到的利益:一切都是从正觉莲花中所化生的。

## **②释文**

愿心庄严

此二句,名"庄严眷属功德成就"。

佛本何故兴此愿?

为什么要兴"正觉华化生"这条愿呢?四十八愿里有正觉莲花 化生愿吗?虽然没有这么一条明显的愿文,但有这种意义。"若不 生者,不取正觉",从哪里出生?就是从莲花中化生。

见有国土,或以胞血为身器,或以粪尿为生元;

有的国土众生出生不净。首先讲出生的环境,生处不清净。

"以胞血为身器",我们娑婆世界的胎生之类就是这样的,以 父精母血构成身体,这是不干净的。

"粪尿为生元",以消化水谷排泄粪尿维持基本生命。

或槐棘高圻,出猜狂之子;或竖子婢腹,出卓荦之才。讥诮由之怀火,耻辱缘以抱冰。

这也是讲娑婆世界的众生,生下来之后地位不平等,会起身心之恼。

"槐棘高圻"是指门第高贵的人家。"槐棘"是指三公九卿。在 周朝,上朝的时候,三公坐在槐树下面,九卿坐在棘树下面。"高 圻"是指有千里的封地。

按说,门第高贵,所生的孩子也应该非常优秀,这样才与门风相对,但恰恰生出猜狂之子。"猜狂之子"是指傲慢无礼、放逸无度、败坏门风的子弟。即使父母非常优秀,门第、地位都很高贵,但孩子不争气、干坏事,让父母脸上无光。

在世间,一些地位很高的人,因为孩子不争气,在别人面前根本抬不起头,即使做领导也没有威信,腰杆直不起来。孩子如果不 争气,会让父母脸上无光,这是大不孝。 "竖子婢腹","竖子"是指奴仆,小人物,地位卑下的人。"婢腹","婢"是婢女,给别人做佣人的女子。在封建时代,社会等级特别鲜明,那些做奴仆、侍女的人地位是很低的。"竖子婢腹"就是出身不高贵。地位卑下的侍女所生的孩子即使很有才华,很出众,也会因为出身卑微而受人讥诮羞辱。

"讥诮由之怀火",为什么会讥诮呢?门第高贵的人生了很不像样、不孝顺的猜狂之子,别人会讥笑;如果门第非常卑微,所生的孩子非常优秀,别人也要讲闲话。

比如夏天本来就很热恼,心里感到不舒服,别人再讥诮,"他 家的门风高贵,却生了一个不争气的孩子",如同再抱个火盆,不 就更热了吗?很热恼。

门第非常低,虽然很优秀,却因为出身卑微而受人羞辱,这样心里就寒凉了。如同冬天本来就寒冷,又抱了块冰,不就更冷了吗?

在这个娑婆世间,想传宗接代就要生孩子。生孩子也不是那么平安的事情,有时候还会遇到难产。孩子生下来,还会有很多的事情,弄得身心疲惫,不干净,也不清净。

所以愿言:"使我国土,悉于如来净华中生;眷属平等,与夺无路。"

故言"如来净华众,正觉华化生"。

"所以愿言",看到这种情况,法藏比丘发下大愿,"到我的国土来,不要那么小家子气。什么粪尿、朐血,生得太不清净"。

"使我国土, 悉于如来净华中生", "到我的极乐净土来, 都

是如来净花当中所化生,清净宝莲花所化生"。我们小时候看动画 片,哪吒三太子就是从莲花中生出来的。

"眷属平等",生下来就是如来的佛子,都一样的,没有门第的 高贵和卑下。

"与夺无路","与"是给,引申为赞赏;"夺"是强取,引申为讥毁;"路"是门路。你要赞赏说谁好,或者批评说谁不好,都没有门路。因为都是"妙相悉圆满",都是"三十二相、八十种好",都是"身皆金色、无有好丑",生下来都一样。长得一模一样,比双胞胎还双胞胎,到极乐世界,都一模一样;智慧一模一样,外形也一模一样。

娑婆世界众生的脑子,想法就是很多。有人问"都一模一样了,还 能认识吗?能分得出来吗?"没关系,肯定分得出来,因为心里有数。

我们这个世界是娑婆秽土, 胞血身器; 到了极乐世界, 是功德法身, 虚无之身、无极之体。在娑婆世界, 还是色身, 风在身体外面吹; 在极乐世界, 整个身体都是虚无之身、无极之体, 风在身体里面吹。

在娑婆世界,粪尿为生元;在极乐净土,是香洁妙莲、七宝池、八功德水作为我们诞生的环境。在娑婆世界,有讥诮、怀火、耻辱、抱冰;在极乐净土,"眷属平等,与夺无路"。

## 释偈文句

"故言'如来净华众,正觉华化生'",他方诸佛净土菩萨都赞叹,极乐净土的众生跟阿弥陀佛一样无量光寿,亦如今天赞叹阿弥陀佛一样,哪有褒贬呢?

#### 正觉华化生

往生正觉, 机法一体。若不生者, 不取正觉。正觉华化生。

"正觉华化生"的"正觉",就是从法藏比丘第十八愿的"若不 生者,不取正觉"的"正觉"来的。

"往生正觉,机法一体",阿弥陀佛的正觉,成为我们往生的莲花。我们的化生是从哪里生出来的?是如来正觉所生的。所以,《无量寿经》说:

从如来生,解法如如。

"正觉华化生",是指如来正觉莲花所化生。莲花是个形象,正 觉是个抽象词,用"莲花"这个形象来表达"正觉",莲花就是正 觉,所以叫"正觉华"。

这种正觉莲花,本来属于阿弥陀佛"无量大宝王,微妙净华台"。这种正觉莲花,阿弥陀佛没有独自受用,而是让我们共同受用。所以,我们从如来正觉所生,不成正觉成什么呢。

从猪胎里生,生下来就是猪;从鸟蛋里生,孵出来就是鸟;从如来正觉华化生,花一开就是佛啊!这就是正觉,有什么好疑问的!

因为是"正觉华化生",生下来当然成佛。《无量寿经》说:

若有众生,明信佛智乃至胜智,作诸功德,信心回向。

这里的"众生",是指念阿弥陀佛的人。

有人可能会怀疑,这里不是讲"作诸功德"吗?一切功德的根本,就是南无阿弥陀佛,这里就不详细解释了。

此诸众生,于七宝华中自然化生, 跏趺而坐。须臾之顷,身相光明、智慧功德,如诸菩萨具足成就。

化生是很快的,不是慢慢长大。

"须臾之顷",一刹那之间,很短暂,很快。

这里没有讲佛,其实就是佛。因为一个净土只能有一尊佛,所 以称为菩萨。不管是身体的相好,还是光明、智慧、功德,都一样 "具足成就"。

非常明显,这里没说要怎么修行、修行到什么程度。到了极乐 世界,自然身皆金色、三十二相、无有好丑。

读到这样的经文,不信则罢:信了,谁不愿意往生?

化生,忽尔而有,不由喂养生长,成佛岂久哉。

化生有什么特点?就是"忽尔而有,不由喂养生长",不需要喂养、慢慢长大,而是生下来就这样,所以叫"须臾之顷"。到极乐世界成佛还需要很长时间吗?"成佛岂久哉",化生,当下就是。

## 如来净华众

"如来净华众,正觉华化生",这首偈子讲极乐世界的众生是 "正觉华化生"。

自利利他,我们读这十七种功德庄严,一定要联系到我们这个世界来,这样才有感受。"胜过三界道",不只是比三界好,是胜过三界,是要为我们这样的众生服务的。

此土念佛,入如来净华众,芬陀利华清净大众,二圣为

友,真平等。

我们在此土念佛,也入"如来净华众",也是"正觉华化生"。 何以见得?有经为证。《观经》说:

若念佛者, 当知此人, 则是人中芬陀利华。

"人中芬陀利华",不就是"正觉华化生"吗?不然怎么叫人中 芬陀利华?

法照大师也有一首偈子说:

此界一人念佛名, 西方便有一莲生;

但使一生常不退, 此华还到此间迎。

我们在此界念佛,就已经诞生到极乐净土宝莲花里面了。

《往生论注》也说:

同一念佛, 无别道故; 远通夫法界之内, 皆为兄弟也。

这不也是说"如来净华众"吗?

我也写了四句话:

如来无量净华众,同一正觉华化生;

同一念佛无别道,远通法界皆兄弟。

不只是极乐世界,远通法界之内皆兄弟。法界念佛众生,都是 同一正觉花化生。

因为是"正觉华化生",所以才称为"人中芬陀利华",也入如来清净大海众之内,才跟观音、势至二圣为友,这才真正平等。我们还没到极乐世界,在娑婆世界就已经跟观音、势至平等了,这都是念佛的缘故,是佛赐大功德。